## আঞ্জীতৈতত্ত্য-উপদেশ ( প্রথম খর্

ই জ্ঞানেক্স নাথ চৌৰু বিভিন্ন

শ্রকাশক বিন্তুল, ক্ষুলা প্রেল্ড নাথ বহু, বিন্তুল, কুমলা প্রেল, খুলনা।
১৩২৬।

म्ना चारे चाना भाग ।

# পুলনা কমল। প্রেসু ২ইতে

ঐ অনম্বকুমার বস্ত দারা মুদ্রিত।

# উৎদর্গ পত্র

পুরমারাধা শ্রী গুরুদে দে র শ্রী কর কমলে অপি ত হইল।



সন্নাসগ্রহণানস্তর শ্রীশ্রীচৈতক্ত মহাপ্রস্থ শ্রীকুদাবন যাইবার উৎ নক্ষে ক্রমণপ্রেমে বিহরল হইয়া বাঢ়দেশে ভ্রমণ করিতেনে। সন্মুথে শ্রীশ্রীনিত্যানন্দ প্রাস্থ এবং পশ্চাতে গোপশিকুগণ 'হরিবোল' বলিতেছে।

## সূচী পত্র।

|            |                                         | পত্রাস্ব   |
|------------|-----------------------------------------|------------|
| ١ ډ        | ভক্ত-বাক্যই শ্রীক্বফের বাক্য            | :          |
| ર 1        | শ্রীক্ষ-পাদ-পদ্মে চিত্তবৃত্তিই বিভার ফল | ٠          |
| 01         | অতিথি-দেবাগৃহত্তের মুলধশ্ম              | *          |
| 8 1        | যুগধর্ম সম্বন্ধে উপদেশ                  | ь          |
| <b>4</b> 1 | সংসার অনিভা—মৃত্যু অবশুস্তাবী           | ১৩         |
| <b>6</b>   | ব্রন্দ্রনের প্রতি তিলক-ধারণের উপদেশ     | 34         |
| 91         | বিপ্র-পাদোদক-মাহাত্ম্য                  | >9         |
| b          | গুককে ভগ্ৰথ-চকে দর্শন ৩ তাঁহার          |            |
|            | চরণে আত্ম-নিধেদন করিতে হয়              | >>         |
| 1 4        | সর্বশাম্বেরই উপদেশ-—'কৃষ্ণভক্তি'        | <b>२</b> > |
| · 1        | কৃষ্ণভক্তিই প্রকৃত বিশ্ব।               | ₹ €        |
| 5 1        | সেইশাস্ত্রইণত্য যাহাতে কৃষ্ণভক্তি-      |            |
|            | উপদেশ আहि                               | 5 70       |
| 2 1        | কোন অবফ্টুর ভীর্থপর্যটনে ফল হয়         | 20         |

| 100          | ক্লফভব্তির প্রভাব ও দীবের পতিবর্ণন  | ٠.          |
|--------------|-------------------------------------|-------------|
| 38           | 'ধাতৃ' শব্দের ব্যাখ্যা 🛊            | <b>∂</b> ir |
| 24 1         | সঙ্কীৰ্ত্তন-শিক্ষা দান              | 8 •         |
| 741          | কৃষ্ণভক্তিব্যভিরিক্ত আর বর নাই      | 83          |
| 196          | ভক্তকে আভক্রম করিয়া ভগ্রং•         |             |
|              | পূজার কুফল                          | 8 @         |
| 361          | ভাগবত-তত্ত্বপন                      | 89          |
| 751          | ভক্তিই আবশ্রব—কেবল মাত্র ভদ্মাচা    | <b>र</b> इ  |
|              | ভগৰানকে পাওয়া যায় না              | 60          |
| 201          | क्रक्रमाम-भशमञ्ज উপদেশ ও 🎒र्सन-     |             |
| •            | শিক্ষানান -                         |             |
| 521          | ভক্ত-মাঃখ্যা                        | 60          |
| 25 1         | শ্লীবাদের মৃতপুত্রের মুখ হইতে ভস্ক- | ,           |
|              | কথম                                 | 63          |
| 1 28         | भक्रकत क्ष'ङ निवस्त कुकानाम         |             |
| , <b>t</b> , | कडवात्र डेलाएक                      | 48          |

|           | <i>J</i> •                                       |       |
|-----------|--------------------------------------------------|-------|
| २8 ।      | সমস্তই ঈশবাধীন—কাহারও স্বতন্ত<br>হইবার শক্তি নাই | ઝ ૧   |
| ₹¢ 1      | ভোক্তবা অদৃষ্টে থাকিলে অবশ্যই<br>মিলিবে          | ৬৮    |
| २७।       | বৈষ্ণব-নিন্দার প্রায়শ্চিত্ত কি ?                | 9.    |
| 291       | देवकव-मांश्याम्—देवकव-निकास महाला                | 1     |
|           | —এই পাপ হইতে উদ্বারের উপায়                      | 92    |
| २৮।       | অক্ত কামনা পরিভাগি প্রক ভগংগ                     |       |
|           | ভদ্ধনের প্রভাব                                   | 95    |
| २२ ।      | কৃষ্ণ কাৰ্য্য ব্যক্তীত আর কিছুই করিও না          | Çr ¢  |
| ا ەت      | মহাস্তের আচরণে দোষদৃষ্টি করিতে                   |       |
|           | নাহ                                              | ۵,7   |
| 9         | তুলসার প্রতি ভব্তি                               | 36    |
| ७२ ।      | 'লক্ষের' কাগকে বলে?                              | äb    |
| ৩৩ ;      | নিভা, কুশল-মঞ্ল কাহার স                          | 200   |
| <b>≎8</b> | <b>ड</b> !क कान এই बूहें दब गरश वड़              |       |
|           | वि १                                             | 2 • 2 |

| De 1  | দাক্ষাগুরু জীবিত থাকা কালে মন্ত্র<br>বিশ্বত হইলে অন্তের নিকট মন্ত্রগ্রহণ |             |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
|       | নিষিদ্ধ                                                                  | 20%         |
| 06 1  | পরাত্মনিষ্ঠা                                                             | > 0 6       |
| 091   | শ্রীবাস্থদেব সার্বভৌমের প্রতি                                            |             |
|       | তত্ত্বোপদেশ                                                              | 770         |
| 001   | 'মৃজ্পিদ'—ইহার অর্থ কি ৃং                                                | ১৩৭         |
| १ ६७  | कृरेक्षकभवन छेल्टनभ                                                      | <b>೯</b> ೮೭ |
| 8 - 1 | शृद्ध थाकिय। निव्रञ्जत कृष्णनाम গ্রহণ-                                   |             |
|       | <b>উ</b> পদে <b>শ</b>                                                    | 782         |
| 8 5 1 | नितकत कृष्णनाम लहेरल मरन अश्कात                                          |             |
|       | • ও অভিমান স্থান পায় না                                                 | 285         |
| 15市1  | মহাভাগৰত স্থাবর ও জগমের ভিতর                                             |             |
|       | শ্ৰভগবানকে দেখেন                                                         | >8€         |
| 83    | শ্রীবেষট ভট্টের প্রতি শ্রীকৃষ্ট ও                                        |             |
| ·     | শ্রীনারায়ণ তথ্বোপদেশ                                                    | 386         |

.

| 821   | অপ্রাকৃত বস্ত প্রাকৃত ইন্দ্রিদ-গোচর |                |
|-------|-------------------------------------|----------------|
|       | নহে                                 | 249            |
| 88 1  | শাণ্য শাৰ্থন তম্ব বিচার             | 3000           |
| 801   | क्रेयत भाषा-निषयाधीन नटक्न          | 768            |
| 8 5 1 | मन्नामीत भटक वाक-मर्भन निधिक        | >69            |
| 89 1  | निदल्द कृष्ध-नाम कीर्ल्डानद क्न     | >90            |
| 86 1  | গৃহস্থবিষয়ী। লোকের সাধন-উপদেশ      |                |
|       | ७ रेवस्थरवत व्हम निर्वत             | >92            |
| 1 68  | गर्के देवजागा वर्ष्यनीय             | 295            |
|       | উত্তম হইয়াও আপনাকে হীন ম           | ন-             |
|       | कविवाद कन                           | :63            |
| 621   | माशानामी कृष्य-अभनाधी               | <b>\$</b> \$\$ |
| 651   | মহাজনাবলম্বিভ পথ                    | <b>५</b> ०५८   |
| 401   | ম্সলমান শাস্তোক্ত গৃঢ় তব্ব কথন     | 700            |

## শুদ্ধি পত্র।

| তাক   | পংক্তি     | অ শুদ্ধ         | 34               |
|-------|------------|-----------------|------------------|
| ₹•    | 2          | <b>ভ</b> রেবে   | ভবে              |
| २२    | <b>3</b> , | অঘ-বক           | অজ ভব            |
| રહ    | 8          | শাস্ত্র         | শাস্ত্রই         |
| 60    | >6         | অ্ঞ-            | ু অঞ্চ           |
| ७२    | 9          | শঙার্ঘা         | শঙ্ <b>রিয়া</b> |
| ୯୫    | >          | य(खान *         | यः.खः न-         |
| ৩৪    | ٥e         | <u> छे</u> हि<  | ডাচত             |
| ७६    | 8          | मात्री नक्तन    | मार्गी-नन्दन     |
| 8 2   | 36         | ভাগবৎ           | ভাগবত            |
| 8¢    | •          | ভগবভ            | ভগবদ্            |
| 40    | 3          | ভক্তি           | ভ্রিক            |
| . 4 8 | 28         | <u> নোহো</u>    | মোহোর            |
| > 8   | >e         | কন্ত ভিন্তা গ্য | কণ্মভিভাগ্য      |
| 3 . 5 | t          | নিষেশ *         | - বিদ্           |
| 111   | \$         | <b>ভ্ৰ</b> দ্ম  | " ব্ৰহ্ম         |
|       |            |                 |                  |

| ১২১ ১০ ব্রহ্ম "ব্রহ্ম ১১০ ১ চিৎ-শক্তি "চিৎ-শক্তি ১২৬ ২ জীব "জীব ১২০ ২ জীব "জীব ১৬০ ২ জীব "জীব ১৬০ ২ জীব "জীব ১৬৬ ২ ভগবানে "ভগবানে ১৬৬ ৫ আয়াস আরাম ১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক ১৪৬ ৬ ভগবআন্তের ভগবত্যাত্ত্তের ১৪৯ ১০ সক্ষমনেচ্ছু সক্ষমেচ্ছু ১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদশসও ১৭০ ১২ সেই সেন্ট ১৮০ ১৬ বহিবৈরাগ্য বহিবৈরাগ্য |       |     |   |                    |                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|---|--------------------|------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | >52   | ه د |   | ব্ৰ:শ              | " ব্ৰ <b>ংশ</b>  |
| ১২৭ ২ ঈশরের * "ঈশরের ১২৮ ২ জীব "জীব ১৬৩" ২ 'দছজ' "গেমজ' ১৩৬ ২ ভগবানে "ভগবানে ১৩৬ ৫ আয়াদ আরাম ১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক ১৪৬ ৬ ভগবআন্তোব ভগবত্যাত্মতাব ১৪৯ ১০ দজ মনেচ্ছু দজমেচ্ছু ১৭১ ১ হরিদাদ ও হরিদ্দসভ ১৭৩ ১২ দেই দেন্ট                                                                                      | 220   | >   |   | চিৎ-শক্তি          | " চিৎ-শক্তি      |
| ১২৮ ২ জীব "জীব<br>১০০ ২ 'দম্বন্ধ' "'দম্বন্ধ'<br>১০৬ ২ ভগবানে "ভগবানে<br>১০৬ ৫ আয়াদ আরাম<br>১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক<br>১৪৬ ৬ ভগবআন্তোব ভগবত্যাত্মত্তাব<br>১৪৯ ১০ দল মনেচ্ছু দলমেচ্ছু<br>১৭১ ১ হরিদাদ ও হরিদাদও<br>১৭০ ১২ দেই দেন্ট                                                                           | >>10  | ર   | : | ঈশ্বর              | " ঈশব            |
| ১০৩ ২ 'দম্ম ' "'দম্ম' ১০৬ ২ ভগবানে "ভগবানে ১০৬ ৫ আয়াদ আরাম ১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক ১৪৬ ৬ ভগবআন্তেব ভগবত্যালুৱেব ১৪৯ ১০ দদ্মনেচ্ছু দ্দমেচ্ছু ১৭১ ১ হরিদাদ ও হরিদ্দম ও ১৭০ ১২ দেই দে-ই                                                                                                                        | 259   | ર   |   | <b>क्रेश</b> दंद द | * <b>"ঈ</b> শदের |
| ১০৬ ২ ভগবানে "ভগবানে<br>১০৬ ৫ আয়াদ আরাম<br>১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক<br>১৪৬ ৬ ভগবআন্তোব ভগবত্যাত্মতাব<br>১৪৯ ১০ দদ মনেচ্ছু দদমেচ্ছু<br>১৭১ ১ হরিদাদ ও হরিদ্দদও<br>১৭০ ১২ দেই দেন্ট                                                                                                                            | 254   | ર   |   | জীব                | " জীব            |
| ১৩৬ ৫ আয়াস আরাম ১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক ১৪৬ ৬ ভগবআন্তের ভগবত্যাত্মতের ১৪৯ ১০ সক্ষমনেচ্ছু সক্ষমেচ্ছু ১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদ্যসভ ১৭৩ ১২ সেই সে-ই ১৮০ ১ অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                | ১৩.গ  | ર   |   | 'দম্বন্ধ'          | " 'সম্বন্ধ'      |
| ১৪৫ ১ ৪১ ৪১ক ১৪৬ ৬ ভগবআন্তোব ভগবত্যাত্মতাব ১৪৯ ১০ সঙ্গ মনেচছু সঙ্গমেচছু ১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদাস ও ১৭০ ১২ সেই সে-ই ১৮০ ৯ অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                                  | 100   | ર   |   | ভগবানে             | " ভগবানে         |
| ১৪৬ ৬ ভগবআন্তের ভগবত্যাত্মতার<br>১৪৯ ১০ সদ মনেচ্ছু সদমেচ্ছু<br>১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদ্যসভ<br>১৭০ ১২ সেই সে-ই<br>১৮০ ৯ অন্তনিষ্ঠা অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                          | 700   | æ   |   | আয়াস              | আরাম             |
| ১৪৯ ১০ স্বাসন্চ স্বাস্থ্<br>১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদ্বস্থ<br>১৭৩ ১২ সেই সে-ই<br>১৮০ ১ অন্তনিষ্ঠা অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                                                            | >8¢   | >   |   | 8.2                | 874              |
| ১৭১ ১ হরিদাস ও হরিদাস ও<br>১৭৩ ১২ সেই সে-ই<br>১৮০ > অন্তনিষ্ঠা অন্তর্নিষ্ঠা                                                                                                                                                                                                                       | 789   | ৬   |   | ভগবত্মাক্সেব       | ভগৰত্যাত্মব্যেৰ  |
| ১৭০ ১২ দেই দে-ই<br>১৮• > অন্তনিষ্ঠা অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                                                                                                                    | 285   | ٥ د |   | मण गरनष्ठ्         | সঙ্গ মেচ্ছু      |
| ১৮০ > অন্তনিষ্ঠ। অন্তনিষ্ঠা                                                                                                                                                                                                                                                                       | 293   | ۶,  |   | रुतिमाग ও          | হরিদশস ও         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 290   | > 2 |   | <b>নে</b> ই        | দে-ই             |
| ১৮० ১७ वहिरेवत्राशा बहिर्देवाशा                                                                                                                                                                                                                                                                   | >6-44 | >   |   | षक्रिष्ठी          | च छ निष्ठी       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 360   | 24  |   | বহিবৈরাগ্য         | বহিবৈরাগ্য       |

"গোর। বিজ নট-রাজে, বাক্ষহ হাণয়-মাঝে, কি করিবে সংসার শমন। নরোত্তম দাসে কহে, গোরী-সম কেহ নত্ত, না ভজিতে দেয় প্রেমধন।"

## শ্রীটেত্র-উপদেশ।

# >। ভক্ত-नाकार बिक्रस्थत नाका ।

শ্রীধাম নবদ্বীপে শ্রীটেড অ মহাপ্রভ্র সহিত শ্রীঈশ্বর পুরীর মিলন হউলে শ্রীঈশ্বর পুরী তাঁহাব রচিত "ক্ষণীলামৃত" নামক পুঁথি সমালোচনা করিতে মহাপ্রভ্কে অন্তরোধ করিলে মহাপ্রভ্ বলিলেন ''আপনি একজন পরম ভক্ত। ভক্ত-বাকাই ক্ষণবাক্য। ভক্তবাক্যে যে দোষ দেখে সে নিশ্চয়ই পাপী। ভক্তের কবিত্ব যেরূপই ইউক না কেন, তাহাতে ক্ষণ্ডের প্রীতি হয়।" প্রভূ বোলে "ভক্তবাক) ক্রফের বর্ণন। ইহাতে যে দেখে দোষ সে-ই পাপীজন দ ভক্তের কবিছে যে-তে-মতে কেনে নর। সর্ব্বদা ক্রফের প্রীতি ভাহাতে নিশ্চর। মূর্ব বোলে 'বিফায়' 'বিফবে' বোলে ধীর। তুই বাক্য পরিগ্রহ করে ক্রফ বীর। 'মূর্যো বদতি বিফায় ধীরো বদতি বিফবে। উভয়োস্ত সমং পূণ্যং ভাবগ্রাহী জনাদ্দন: ।'(১) ইহাতে যে দোষ দেখে ভাহাতে সে দোষ। ভক্তের বর্ণন মাত্র ক্রফের সস্তোক।"(২)

(य-(छ-भए७ किन मय ≠ य कान छ अकारत बहे हेडेक व्यक्त

<sup>(</sup>১) শ্রীবিকুকে প্রণাম করিবার সময়ে মুর্থ বাস্তি 'বিকার' , নমো বলে এবং জ্ঞানীলোক 'বিক্ষবে' নমো বলে। কিন্তু উভয়েরই সমান পুণা হয়, কায়ণ জনাদিন ভাবপ্রাহী।

<sup>(</sup>২) ঐচৈতহা ভাগৰত--- আৰি। ৭ম।

### ২। 🖲 কৃষ্ণ-পাদ-পদ্মে চিভর্তিই বিভার ফল।

কাশ্মীর দেশীয় কেশব পণ্ডিত 'দিধিজয়ী পণ্ডিত' নামে খ্যাত। কেশব, ভারতের নানান্তানে দিছে-জয় করিয়াছেন। বছ সংখ্যক গণ্যমান্ত পণ্ডিভকে ভর্কযুদ্ধে পরাস্ত করিরা অবশেষে নক্ষীপে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। ইছার চলাফেরা ঠিক বছ মান্থবের ক্রায়। ইহার সঙ্গে সর্বাদা বিশুর লোকজন ও হাতীঘোড়া থাকে। নক্ষীপে আসিয়া ইনি **নগৰ্কে বলিলেন "এই নবহীপে যত বড়ই পণ্ডিড** থাকুন না কেন ডিনি আমার নিকট আসিয়া আমার শহিত তর্ক ও বিচার করিয়া আমাকে পরাস্ত করুন. নতুবা আমাকে অয়পত্র লিখিয়া দিউন। যদি তিনি আমাকে পরাম্ব করিতে পারেন তবে নবদীপবাদিগণ জাঁহাকে উপযুক্ত উপহার দিউন এবং আমিও নবছীপ বাসিগণকে আমার সমস্ত সম্পত্তি দিয়া ঘাইব।"

কেশব পণ্ডিতের সহিত বালক অধ্যাপক শ্রীনিমাই পণ্ডিতের বাগায়ন আরম্ভ হইন। কেশব গলা-শুব আরম্ভ করিলেন। অনর্গল খ্রোকের উপর শ্লোক রচনা করিয়া বলিতে লাগিলেন। শেষ স্লোকটীর দোষ ওপ বিচার হইল। শ্রীনিগাই পণ্ডিত ঐ শ্লোকের বিশুর আলম্বারিক গোষ দেখাইলেন। দিথিজয়ী উহা কিছুতেই খণ্ডন করিতে পারিলেন না এবং অবশেষে বহু বাগবিতগুার পর শ্রীনিমাইএর নিকট পরাজ্য স্বাকার করিলেন। রাত্রিতে স্বপ্ন-যোগে সরস্থতী নিমাই পণ্ডিতের প্রকৃত তত্ত্ব দিগ্নি-জয়ীকে বলিলেন এবং বলিয়া দিলেন ''তুমি কল্য অতি প্রতাষে ঘাইয়া নিমাই পণ্ডিতের নিকট আত্ম-সমর্পণ কর। দিগিজয়ী তাহাই করিলেন এবং নিমাইএর নিকট সীয় বিতা-মদের অসারতা স্বীকার পূর্বক তাঁহার চরণ ধরিয়া তত্বোপদেশ প্রার্থনা করিলে निभारे पिथि ज्यो कि अरे উপদেশ क्रिलन :--

"ভন বিপ্রবর! তুমি মহা ভাগ্যবান। সরস্বতী যাহার জিহবায় অধিষ্ঠান ॥ 'দিখিজয় করিব' বিভার কার্যা নচে। ঈশরে ভজিলে, সে বিভাগ সভে কংহ। মন দিয়া বঝা দেহ ছাড়িয়া চলিলে। ধন বা পৌরুষ সঙ্গে কেহ নাহি চলে। এতেকে মহাস্ত দব দর্ব্ব পরিহরি। করেন ঈশর-সেবা দৃঢ় চিত্ত করি॥ अर्ड क इंडिया विश्व ! नकन स्थान। শ্ৰীকৃষ্ণ চরণ গিয়া ভত্তহ সকাল। ষাবক্ত মরণ নাহি উপসন্ন হয়। ভাবভ সেবহ কৃষ্ণ করিয়া নিশ্চয়। সে-ই সে বিজ্ঞার ফল জানিহ নিশ্চয়। 'কৃষ্ণ পাদ-পদ্মে যদি চিন্তবৃত্তি হয়।' महा উপদেশ এই কহিলু তোমারে। 'সবে বিফুডভি সতা অনম্ভ সংসারে'॥"

#### শ্ৰীশ্ৰীচৈত্ত্ত্য-উপদেশ।

প্রভূ বোলে, "বিপ্র! সব দন্ত পরিহরি।
ভল গিয়া কৃষ্ণ, সর্বভূতে দ্যা করি।
বে কিছু তোমারে কহিলেন সরস্থতী।
তাহা পাছে বিপ্র! আর কহ কাহা প্রতি।
বেদ-গুত্থ কহিলে হয় পরমায় ক্ষয়।
পরলোকে তার মন্দ জানিহ নিশ্চয়।(৩)

### ৩। অতিথি সেবা—গৃহত্বের মূলকর্ম

- গৃহস্থেরে মহাপ্রভূ: শিথায়েন ধর্ম।
   "অভিথির দেবা গৃহস্থের মূলকর্ম॥
  - (৩) প্রীচৈতন্ম ভাগবঙ্ক—আদি। ১ম। সভে — দকলে। এতেকে — অতএব, এই নিমিত্ত।

গৃহস্থ হইয়া যদি অতিথি না করে।
পশুপন্দী হইতেও অধন বলি তারে॥
যা'র বা না থাকে কিছু পূর্বাদৃষ্ট দোমে।
সেহাে তণ জল ভূমি দিবেক সন্তােষে॥
'ত্ণানি ভূমিকদকং বাক্ চতুথী চ স্কন্তা।
ফুতালপি সতাং গেহে নােচ্ছিল্যন্তে কদাচন॥'(৪)
সত্যবাক্য কহিবেক করি পরিহার।
তথাপি অতিথি শূল না হয় তাহার॥
অবৈত্বে চিত্ত-স্থােষ্থ যার যেন শক্তি।
তাহা করিলেই বলি অতিথির তক্তি॥''(৫)

<sup>(</sup>৪) ( গৃহত্ব অভিপিকে অন্নণান করিতে অসমর্থ হইতে পারেন কিন্ত হাহার শীরন ও উপবেশনের জন্ম) ভূগ ও ভূমি হস্তপদ প্রকালনের ও পানের জন্ম ফল ও চতুর্থ ক্রবা অর্থাং প্রিয়ব!কা, এই সমস্ত বিষয়ের, ( সাধু গৃহত্বের আশ্রমে ) কথনও উচ্চেদ্র বা অভাব হর না। ( মনুসংহিতা—৩। ১০১)

<sup>(</sup>१) থ্রীচৈতক্স ভাগবত—আদি। ১০ম।

#### बीबीटिड्य-डेन्ट्रान्।

### 8। युगदर्भ मयस्क উপদেশ।

শ্রীচৈতক্তদেব যৌবনারত্তে একবার পূর্বাঞ্জে যান। তথায় তাঁহার অবস্থিতিকালে তপন মিশ্র নামক জনৈক সাধু আন্ধ্রণ আসিয়া তাঁহার চরণ বন্দনা করিয়া তাঁহার সম্মুখে যোড়হত্তে দাঁড়াইলেন, এবং তাঁহার নিকট তত্ত্বোপদেশ প্রার্থনা করিলেন ও কিসে তাঁহার (সেই আন্ধণের প্রাণ জুড়াইবে তৎসক্তে জিঞাসা করিলেন।

বিপ্র বোলে "আমি অভি দীন হীন জন।
কুপা-দৃষ্ট্যে কর মোর সংসার মোচন।
• সাধ্য-সাধন ভত্ব কিছুই না জানি।
কুপা করি আমা' প্রতি কহিবা আপনি।

অতিথি না করে – অতিথি সংকার না করে।
পরিহার – দোবাগনয়ন। অকৈতবে – কলকামৰাপুস্থ হইরা। বেন – বেমন।

(৬) শ্রীকৃষ্ণ অর্জ্জুনকে বলিতেছেন —দাধুনিগের পরিত্রাণের জন্ম, ভৃদ্ধপরায়ণ জনগণের বিনালের জন্ম এবং ধর্মসংস্থাপনের জন্ম আমি যুগে বুগে অবতীর্ণ হইরা থাকি। গ্রীতা—৪।৮ (৭) গর্গমূনি নন্দ মহারাজকে বলিতেছেন—আপুনার এই কলিযুগ ধর্ম হয় নাম সমীর্ত্তন।
চারি যুগে চারি ধর্ম জীবের কারণ ।
'ক্বতে যৎধ্যায়তো বিষ্ণু: জ্বেভায়াং যদভোমধৈ:।
দ্বাপরে পরিচর্যায়াং কলো ভদ্ধবিকীর্ত্তনাৎ ॥'(৮)

ৰু প্ৰতিবৃদ্ধে দেহ ধাৰণ কৰেন এবং ইহাৰ তিনটা বৰ্ণ হটবা। থাকে, যথা—শুক্ল, ৰক্ত ও পীতবৰ্ণ; সম্প্ৰতি ইনি কৃষ্ণবৰ্ণ ধাৰণ কিৰিয়াছেন। 'শুক্ল' অৰ্থাৎ সভাবৃদ্ধে হংগাবভাৱে বেভবৰ্ণ। ''ৰক্ত' অৰ্থাৎ ত্ৰেভাবৃদ্ধে হয়গ্ৰীবাবভাৱে সক্তবৰ্ণ। 'পীড' আৰ্থাৎ কলিবৃদ্ধে গৌৰবৰ্ণ (শ্ৰীকৃষ্ণচৈত্ৰক্ত সহাপ্ৰভূ)। ভাগাবত—১০৮৮

"শুক্ক, মন্ত্ৰ, পীতবৰ্ণ এই তিন ছাতি। সভা, ত্ৰেভা, কলিকালে ধরেন শ্ৰীণভি।

্ ইদানী ৰাপরে তিহো হৈল কুক্ষর্ণ। এই সব শান্তাগম পুরাণের মর্ম ।" ( ব্রীচৈতক্সচরিতাসূত—আদি। ৩য়)

(৮) সভাৰূপে থানিবারা, ত্রেভাবূগে বক্রাদিবারা, বাণত্তে প্রিচর্ব্যা (অর্চনা) মারা এবং ক্লিয়ুগে কীর্ত্তনাদিরারা ভগবানের আরাধন হয় —

অভএব কলিযুগ নাম-যজ্ঞ সার। আর কোন কর্ম কৈলে না হয় পার । রাজি দিন নাম লয় খাইতে ভাইতে। ভাহার মহিমা কেদে নাহি পারে দিতে। অন বিপ্র! কলিযুগে নাহি তপ যজ। ষেই জন ডাজে কৃষ্ণ তার মহাভাগা। • অভ এব প্তহে তুমি কৃষণ ভব্ব পিয়া। কটিনাটি পারহার একান্ত হইয়া 🛚 শাধাসাধন তত্ত যে কিছু সকল। হরিনাম সহীর্ত্তনে মিলিবে সকল। 'श्रवनीय श्रवनीय श्रवनीटैयव दक्रवनम । কলৌ নান্ডোৰ নান্ডোৰ নান্ডোৰ গতিরক্তধা। (১ 'र्रावक्ष स्वकृष् कृष् कृष् रुव रुव । হরেরাম হরেরাম রাম রাম হরে হরে।

(a) ( বৃহল্লারদীয় পুরাণ) কলিবুংগ হরিনাম বাতীত জীবেক আর অঞ্চ গতি নাই, নাই, নাই। এই শ্লোক নাম বলি লয় মহামন্ত্র। যোল নাম বাত্ত্রশ অক্ষর এই তন্ত্র॥ সাধিতে সাধিতে যবে প্রেমাঙ্কুর হ'বে। সাধ্যসাধন তত্ত্ব জানিবা সে তবে॥(১০)

"কলিকালে নামকণে কৃষ্ণ অবতার।
নাম হইতে হয় দক জগত নিস্তার।
দটেলাগি হরেনাম ইক্তি তিনবার।
ক্রলোক ব্রাইতে প্নরেবকার।
'কেবল' শক পুনর্গি নিশ্চয়-কারণ।
জ্ঞান, যোগ, তপ আদি কর্ম নিবারণ।
অঞ্চণা যে মানে বিতার নাহিক নিস্তার।
নাহি, নাহি, নাহি তিন্ ইস্তি এবকার।

( এটি চক্তচিরতামূত—আদি। ১৭

(১০) ঐতৈত্য ভাগবত—আদি। ১০ম। প্রচার = প্রচার।

দৃষ্টো = দৃষ্টিবারা। সাধা = সাধনীয় অর্থাৎ ভগবংপ্রেম।

সাধন = ভগবদ্ভতন প্রণালী, যথা প্রবণ, কীর্ত্তনাদি।

নাহি ভায় = ভাল লাগে না। কুটনাটি = চলনা, চাতুরী।

সাধিতে = সাধন করিতে।

#### ৫। সংসার অনিত্য—মৃত্যু অবশ্যস্তাবী।

শ্রীনিমাই পণ্ডিত পূর্ব্বাঞ্চল হইতে গৃহে প্রভাগ বর্ত্তন করিয়া জানিলেন যে তাঁহার পত্নী লক্ষ্মীদেবী পরলোক গমন করিয়াছেন। শ্রীনিমাইকে দেখিয়া তাঁহার জননী শুচাদেবী অঞ্চ বিসর্জন করিতে লাগিলেন। শ্রীনিমাই তাঁহাকে এইরূপ প্রবোধ-বাক্য বলিলেন:—

' ''যার যে নিকক্ক আছে ঘুচাইবে কেই।

নকল সংসার মিথ্যা সব দেহ গেই॥

তোমারে কে বুঝাইব তুমি সব জান।

জানিয়া ভনিয়া কেনে প্রবোধ না মান॥

শরীর ধরিয়া কেই মৃত্যু না এড়ায়।

বুজাদি দেবতা যত তারা মৃত্যু পায়॥

কেহ আগে কেহ পাছে মরণ সভার।
জন্ম মরণ মাত্র সভার ব্যবহার ॥"(১১)
'কস্ত কে পতিপুত্রাজা মোহ এব হি কারণং'।(১২)
প্রভু বোলে "মাতা! ছঃধ ভাব কি কারণে।
ভবিতব্য যে আছে সে ঘূচিব কেমনে॥
এই মত কাল গতি.—কেহ কারো নহে।

(১১) শ্রীচৈতন্যসঙ্গল ( শ্রীলোচন দাস কৃত )। আদি।
ঘুচাইবে কেহ =কেহই ঘুচাইতে অর্ধাৎ দূর করিতে
পারে না।গেহ = গৃহ। সভার ব্যবহার = সকলের রীতি।
(১২) ভাগবত – ৮। ১৬। ১৯। অদিতির প্রতি কশুপের
উক্তি। সম্পূর্ণ শ্লোক্টি এই :—

"কদেছো ভৌতিকোহনাক্মা কচাক্মা প্রকৃতেঃ পরঃ।

কন্ত কে পতিপুত্রাভা মোহ এব হি কারণং।"

অর্থাং ভৌতিক অনাত্ম দেহ কোথার, আর প্রকৃতির পর
(অতীত) আত্মাই বা কোথার? পতি পুত্রাদিই বা কে? পতিপুত্রাদি কাহার? ভাবিয়া দেখিলে, মোহই ঐ সকল প্রতীতির
কারণ।

অত এব 'দংসার অনিত্য' বেদে কহে।

ঈশবের ইচ্ছাধীন যে, সকল সংসার।

সংযোগ বিয়োগ কে করিতে পারে আর॥

অত এব যে হইল ঈশ্বর ইচ্ছায়।

হইলু সে কার্যা আর হৃঃধ কেনে তায়।

স্থানীর অগ্রেতে গঙ্গা পায় যে স্কুক্তি।

তারে বড় আর ধ্বৈবা আছে ভাগ্যবতী॥'(১৩)

৬। ব্রাহ্মণের প্রতি তিলক-ধারণের উপদেশ।

শ্রীনবদ্বীপ নিবাসী মৃকুন্দ সঞ্জয়ের পুত্র পুরুষো-ত্তম দাদের বাটার চণ্ডীমগুণে অধ্যাপক শ্রীনিমাই শিষ্যুগণকে পড়াইয়া থাকেন। যদি কোনও শিষ্য

<sup>(</sup>১৩) ব্রীচৈতন্য ভাগবত-আদি। ১০ম।

কোনদিন ভ্রমবশতঃ কপালে তিলক না দিয়া আফে তবে তাহাকে তিলক ধারণ সম্বন্ধ উপদেশ দিয়া ত্রীনিমাই এমন লজ্জা দেন যে সে পুনরায় বিনঃ তিলকে তাঁহার নিকট আনে না । ১

প্রভু বোলে "কেনে ভাই কণালে ভোমার।
ভিলক না দেখি কেনে কি ফুজি ইহার দ
ভিলক না থাকে ষদি বিপ্রের কণালে।
তবে তারে 'ঝাশান সদৃশ' বেদে বলে দ
ব্বিলাঙ আজি তুমি নাহি কর' সদ্ধা।
আজি ভাই! তোমার হইল সন্ধা। বদ্ধাা দ
চল, সন্ধ্যা কর গিয়া গৃহে পুনর্বার।
সন্ধ্যা করি তবে সে আসিহ পদ্বিরার ॥"(১৪)

<sup>(28)</sup> थे। वक्ता = विकल। পढिवांत = शांठ कतिवांत b

#### ৭। বিপ্র-পাদোদক-মাহান্য।

শ্রীনিমাই তাঁহার মেগো চন্দ্রশেধর ও অনেক শিষ্যকে সঙ্গে লইয়া শ্রীগয়াধামে পদব্রজে যাত্রা করিলেন। পথিমধ্যে মন্দারে আসিয়া তাঁহার প্রবল জর হইল। সকলেই অতান্ত চিন্তিত হইলেন। বিশেষ চেষ্টা করিয়াও তাঁহারা জর নিবারণ করিতে পারিলেন না। অবশেষে শ্রীনিমাই তাঁহাদিগকে বলিলেন ''আমাকে ব্রাহ্মণের পাদোদক আনিয়া দাও। উছা পান করিলেই আমার জর ছাড়িবে।" শিষ্যগণ তাহাই করিলেন। পাদোদক পান করা মাত খ্রীনিমাই পর্ববং হুত্ব হইলেন। বিপ্রপাদোদক মাহাত্ম্য দেখাইবার নিমিত্তই তিনি এরপ কুতিম জরের সৃষ্টি করিলেন।

প্রাক্তত লোকের প্রায় বৈকুণ্ঠ-ঈশ্বর। লোক শিক্ষা দেখাইতে ধরিলেন জর॥

মধ্য পথে জর প্রকাশিলেন ঈশ্বরে। শিষাগণ হইলেন চিস্তিত অন্তরে॥ পথে রহি করিলেন বহু প্রতিকার। তথাপি না ছাড়ে জর, হেন ইচ্ছা তাঁর। তবে প্রভু ব্যবস্থিলা ঔষধ আপনে। 'স্ব্বিত্র:থ খণ্ডে বিপ্র-পাদোদক পানে ॥' বিপ্র-পাদোদকের মহিমা ব্ঝাইতে। পান করিলেন প্রভু আপনে সাক্ষাতে॥ বিপ্র-পাদোদক পান করিয়া ঈশ্বর। সেই ক্ষণে হুস্থ হৈলা, আর নাহি জর॥ ঈশ্বর সে করে বিপ্র-পাদোদক-পানে ॥ এ তান স্বভাব বেদ-প্রাণ-প্রমাণে ॥ বে তাহান দাস্ত-পদ ভাবে নিরন্তর। ভাহারো অবশ্য দাস্ত করেন ঈশ্বর ॥ অতএব নাম ভান 'দেবক-বংসল।' আপনে হারিয়া বাঢ়ায়েন ভূত্য-বল ॥(১৫)

<sup>(</sup>১৫) এটিচতন্য ভাগবত-অগ্নদ। ১২শ।

## ৮। গুরুকে ভগবৎ-চক্ষে দর্শন ও তাঁহার

চরণে আত্ম নিবেদন করিতে হয়।

"শ্রীগয়াক্ষেত্রে শ্রীগদাধরের পাদপদ্ম দর্শন করিয়।
শ্রীশ্রীমহাপ্রভার কৃষ্ণপ্রম সমৃদিত হইয়ছিল। এই
প্রেমের গাঢ় অবস্থায় তিনি শ্রীঈশ্বর পুরীর নিকট
আত্মনিবেদন করিয়া দীক্ষা গ্রহণ করেন এবং শ্রীঈশ্বর
পুরীকে কি প্রকার ভগবং চক্ষে দেখিয়াছিলেন এবং
তাঁহাকে কি প্রকার আত্মনিবেদন করিয়া দেহ পর্যান্ত
দান করিয়াছিলেন তাহা শ্রীশ্রীমহাপ্রভার নিম্নোক্ত
বাক্যে প্রতীয়মান হইতেছে। এছলে গুরুকে ভগবংচক্ষে দেখার উপদেশ দেওয়া হইতেছে।"

প্রভু বোলে, 'গায়া যাত্রা সফল আমার। যতক্ষণে দেখিলাঙ চরণ তোমার।

তান = তাঁহার। তাহান = তাঁহার। বাচায়েন = বাড়াইরা থাকেন।

তীর্থে পিগু দিলে সে নিস্তরে পিতৃগণ।
সেহো যারে পিগু দিয়ে, তরেরে' সেই জন ।
তোমা' দেখিলেই মাত্র কোটি পিতৃগণ।
সেই ক্ষণে সর্ব্ধ বন্ধ পায় বিমোচন ॥
অতএব তীর্থ নহে তোমার সমাম।
তীর্থেরো পরম তুমি মঙ্গল প্রধান।
সংসার সমৃত্র হৈতে উদ্ধারো আমারে।
এই আমি দেহ সমর্পিলাঙ তোমারে॥
কৃষ্ণ-পাদপদ্মের অমৃত-রস-পান।
আমারে করাও তুমি এই চাহি দান।"(১৬)

<sup>(</sup>১৬) প্রীচৈতন্য ভাগবত—আদি। ১২শ। দিয়ে = দিই।
প্রীকৃষ্ণ উদ্ধানক বলিতেছেন:—

"আচার্বাং মাং বীজানীয়ালাবমন্যেত কর্ছিচিত।

ন মর্ত্তাবৃদ্ধ্যাস্থ্যেত সর্বাদেবময়ো গুলা।"

অর্থাং আচার্বানে (গুলাকে) আমার স্বরূপ জ্ঞান করা কর্ত্তব্য,
কথনওঁ তাঁহাকে অবমাননা করা কি তাঁহাকে মনুষ্যজানে

#### ৯। সর্বশাস্ত্রেরই উপদেশ—'কৃষ্ণভক্তি'।

শ্রীগয়াধাম হইতে গৃঁহে প্রত্যাবর্ত্তন করা অবধি
শ্রীনিমাই প্রায় সর্বাদাই কৃষ্ণপ্রেমে বিভার থাকেন
অধ্যাপনা কার্য্য করিতে তাঁহার আর ইচ্ছা বা
সামর্থ্য নাই। এখন তাঁহার মুথে 'রুষ্ণ' এই কথা
ব্যতীত আর কিছুই নাই। একদিন শিষ্যবর্গের ও
শুক্লজনাদির অমুরোধে শ্রীনিমাই পণ্ডিত পড়াইতে
বসিলেন। শিষ্যগণ 'হরি' বলিয়া পুঁষি খুলিলেন।

তাঁহার গুণের দোবারোপ করা কর্ত্তব্য নহে, বেহেতু গুরু সর্বদেবময়। (ভাগবং—১১।১৭।২৫)

"শুর কৃষ্ণরূপ হন শাস্ত্রের প্রমাণে।
গুরুরূপে কৃষ্ণ কুপা করেন ভক্তগণে।
\*
শিক্ষাগুরুকে ত জানি কৃষ্ণের স্বরূপ।
স্বর্ধামী ভক্তপ্রেষ্ঠ এই চুইরূপ।"
( শ্রীচৈতন্যচরিতামূত—আদি। ১ম)

ইহা শুনিয়া শ্রীনিমাইএর জানন্দ হইল। তিনি আবিষ্ট হইয়া শাল্প ব্যাখ্যা আরম্ভ করিলেন এবং ইহাই সিদ্ধান্ত করিলেন যে, সর্বশাপ্তই কৃষ্ণভক্তি উপদেশ দিতেছেন, কৃষ্ণপাদপল্পে ভক্তিই সকল শাল্পের গৃঢ় মর্ম্ম।

প্রভূ বোলে "দর্বকাল সভা, কফনাম। সর্ব শান্তে 'কৃষ্ণ' বই না বোলয়ে আন ॥ কর্ত্তা হর্তা পালয়িতা কৃষ্ণ সে ঈশ্বর। অঙ্গ-ভব-আদি যত কৃষ্ণের কিন্ধর ॥ কৃষ্ণের চরণ ছাড়ি' যে আর বাধানে। বার্থ জন্ম যায় তার অকথা কথনে ॥ আগম বেদান্ত-আদি যত দরশন। সর্বশান্তে কহে 'কৃষ্ণ-পদে ভক্তিধন ॥' মৃশ্ব সব অধাপক কৃষ্ণের মায়ায়। ছাড়িয়া কৃষ্ণের ভক্তি অহা পথে যায়॥

করুণা-সাগর রুফ জগত-জীবন। (সবক-বৎসল নন্দ-গোপের নন্দন ॥ হেন রুঞ্চনামে যার নাহি রতি মতি। পঢ়িয়া ও সর্বাশান্ত ভাহার তর্গতি॥ निर्दित व्यथम यनि नय क्रयः नाम। সর্বদোষ থাকিলেও যায় কৃষ্ণধাম॥ এই মত সকল শাস্ত্রের অভিপ্রায়। ইহাতে সন্দেহ যারঁ, সে-ই তঃথ পায়॥ কুফের ভদ্দন ছাড়ি যে শাস্ত্র বাথানে ! সে অধ্য কতৃ শান্ত মর্ম নাহি জানে ॥ শান্তের না জানে মর্ম্ম অধ্যাপনা করে। গদিভের প্রায় মাত্র শাস্ত্র বহি' মরে। পঢ়িয়া শুনিয়া লোক গেল ছারখারে। কুষ্ণ মহামহোৎসবে বঞ্চিল ভাহারে॥ পূতনারে যে প্রভু করিলা মুক্তিদান। হেন রুফ ছাড়ি লোক করে অগ্র খান।

অঘাত্মর হেন পাপী যে কৈল মোচন। কোন স্থথে ছাড়েড় লোক তাঁহার কীর্ত্তন। যে ক্ষের নামে হয় জগত পবিত্র। না বোলে হঃথিত জীব তাঁহার চরিত। যে কুফের মহোৎসবে ব্রহ্মাদি বিহবল। ভাগ ছাড়ি' নুভা গীত কুরয়ে মঙ্গল। অজামিল উদ্ধারিল যে ক্রফের নামে। ধন-কুল-বিভা-মদে ভাহা নাহি জানে॥ শুন ভাই স্ব । স্তা আমার বচন। ভ कर व्यम्ना क्य-পान्भन्। যে চরণ সেবিতে লক্ষ্মীর অভিলায। যে চরণ সেবিয়া শঙ্কর শুদ্ধ দাস॥ ্বে চরণ হইতে জাহ্নবী-পরকাশ। হেন পাদপদ্মে ভাই! সভে হই দাস ॥"(১৭)

<sup>(</sup>১৭) গ্রীচৈতন্য ভাগবত—মধ্য। ১ম। আন — অন্য। বাধানে — ব্যাধ্যা করে। মঙ্গুরু = মাঙ্গনিক ক্রিয়াদি। পরকাশ = প্রকাশ। ু 1, ু ১ ু ১

#### ২০। কৃষ্ণভক্তিই প্রকৃত বিছা।

অধ্যাপক শ্রীনিমাই, শিশ্বগণকে উপদেশ দিতেছেন :—(১৮)

'পেট্ এক সভ্য বস্ত ক্ষেত্ৰত চরণ'।
সে-ই বিছা, যা'তে, ইরিভক্তির লক্ষণ ॥
ভাহা বিম্ব অবিছা সকল শাস্ত্রে কঠে।
রাধাক্ষয়-ভক্তি বিনা কেই সঙ্গী নহে ॥
বিছা-কুল-ধন-মদে কৃষ্ণ নাহি পায়।
ভক্তিতে সে অনায়াসে পাই যত্রায়॥
ভক্তিরসে বশ কৃষ্ণ দেশই বিচারি।
এত কহি শ্লোক পঢ়ে শাস্ত্র অমুসরি॥
'ব্যাধস্যাচরণং ধ্রবস্ত্র বয়ো বিশ্বা গজেন্দ্রস্ত্র কাবংশু: কো বিত্রক্ত যাদবপতেকগ্রস্ত্র কিং পৌক্রবং

<sup>(</sup>১৮) शैटिडना मझन ( शिलांटन गांम कुछ )—आंगि।

কুজায়া: কিম্ নাম রূপমধিকং কিম্বা স্থদায়ো ধনং জ্জ্যা তুষ্যতি কেবলং নচগুলৈ: ভজ্জি-প্রিয়মাধ্য:'।"(১৯)

১১। সেই শাস্ত্র সত্য, যাহাতে কৃষ্ণ-ভক্তি উপদেশ আছে।

শচীদেবী শ্রীনিমাইকে জিজ্ঞাসা করিলেন, 'বাপ! আজি কি পুঁথি পড়িলে?" তত্ত্তরে শ্রীনিমাই বলিলেন:—

<sup>(</sup>১৯) "ব্যাধের কি আচার ছিল, যাদবপতি উপ্রসেদের কি পৌরুষ ছিল কোরণ নিজপুত্র কংস তাঁহার রাজ্য আত্মসাৎ করিয়া তাঁহাকে কারাক্ষন করিয়াছিল), কুজার কি রূপ ছেল (সে ত ত্রিবক্রা) এবং (ধন থাকিলেই যদি ভগবৎ-প্রীতি হইত, তবে দরিক্র) ফ্রদামা বিপ্রের কি ধন ছিল ? কেবল ভুতিভিডেই ভগবান তুই হয়েন, অপর কোনও গুণেই তুই হয়েন ন :।"

প্রভূ বোলে ''আজি পঢ়িলাও রুঞ্নাম।
সত্য রুঞ্চ-চরণ-কমল গুণধাম॥
সত্য-কুঞ্চ-নাম-গুণ শ্রবণ কীর্ত্তন।
সত্য রুঞ্চন্দ্রের সেবক যে যে জন॥
সেই শাস্ত্র সত্য—কুঞ্চন্তি কহে যায়।
অক্সথা হইলে শাস্ত্র পায়৩ত্ব পায়॥
'যন্দ্রিন্ শাস্ত্রে পুরাণে বা হরিভক্তি ন দৃশ্রতে।
শ্রোতব্যং নৈব তৎশাস্ত্রং যদি ব্রহ্মা
স্কাং বদেৎ'॥(২০)

চণ্ডাল চণ্ডাল নহে, যদি কৃষ্ণ বোলে। বিপ্ৰা নহে বিপ্ৰায়দি অসৎ পথে চলে।"(২১)

<sup>(</sup>২•) বে শাক্তে বা পুরাণে হরিভক্তি দেখা যার না ( অর্থাৎ উপদেশ দের না), তাহা যদি ত্রহ্মা স্বয়ং বলেন, তথাশি তাহা প্রোত্ব্য নহে। ( জৈমিনি ভারত )

<sup>(</sup>২১) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—মধ্য। ১ম।

#### ১২। কোন অবস্থায় তীর্থ-পর্যাটনে ফল হয়।

শুক্লাম্বর অন্ধচারির প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি:—(২২)
"ক্রদয়ে যাবৎ কৃষ্ণ উদয় না করে।
তাবৎ তীর্থের অন্থগত নাহি তারে ॥
কৃষ্ণ-প্রেম বিন্ধু ধর্ম কেহ কিছু নহে।
পঢ়িয়া দেখহ ইহা শাল্পে সব কহে॥
'মীনঃ স্থানপরঃ ফণী পবন,ভুঙ্ মেষোহণি
পর্ণাশ্দনঃ

শবস্ত্রাম্যতি চক্তিগৌরপি ককো ধ্যানে সদা তিঠতি।

গর্ত্তে তিষ্ঠতি মৃকিকোঞ্পি গহনে সিংহঃ

সদা বৰ্দ্তভ-

এতেষাং ফলমন্তি হস্ত তপদা সম্ভাবনিদ্ধিং বিনা॥'(২৩)

(২২) প্রীচেতন্য মঙ্গল ( শ্রীলোচন দাস কুত )—মধ্য।

'আরাধিতো যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং নারাধিতো যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং। অন্তর্বহির্যদি হরিন্তপদা ততঃ কিং নান্তর্বহির্বদি হরিন্তপদা ততঃ কিং'॥"(২৪)

(২৩) "মংস্ত নিত্য স্থানকারী, সর্প প্রবন-ভক্ষক, মেষ পত্র-ভক্ষক, কলুর বলদ নিত্য ভ্রমণশীল, (মংস্ত গ্রহণার্থে) বক দত্তই ধ্যানমগ্ন অর্থাৎ স্থান্থর, মৃষিক নিতাই গর্ত্তে বাস করে, এবং সিংহ বনবাসী; ইহাদের ঐ সকল আচরণকে কি তপস্তা বলিতে হইবে ? অর্থাৎ ভাবগুদ্ধি ব্যতিরেকে কিছুতেই ফললাভ হইতে পারে না।"

(২৪) যিনি শ্রীহরির আরাধনা-পরায়ণ তাঁহার আর তপস্তায় কি প্রয়োজন ? যিনি শ্রীহরির আরাধনা কথনও করেন না তাঁহার তপস্তার প্রয়োজন কি ? বাঁহার অন্তরে ও বাহিরে সক্ষ' ছানেই হরি বিভ্যান, তাঁহার তপস্তার প্রয়োজন কি ? বাঁহার অন্তরে কি বাহিরে কোন ছানেই হরি নাই তাঁহারও তপস্তায় প্রয়োজন কি ?

## ২৩। কৃষ্ণভক্তির প্রভাব ও জীবের গতি

মহাপ্রভু স্বীয় জননী-সমীপে কৃষ্ণভক্তির প্রভাব বর্ণন প্রসঙ্গে জীবের গতির বর্ণনা করিভেছেন:—(২৫)

"শ্রীহরির আরাধন করে যেইজন।
তপভার কিবা তার আছে প্রয়োজন।
শ্রীহরির আরাধন না করে যে জন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
অস্তরে বাহিরে করে শ্রীহরি ভজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
অস্তরে বাহিরে হরি না করে ভজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।
তপভার বল তার কিবা প্রয়োজন।

<sup>(</sup>২৫) শ্রীচৈতন্ত অগবত—মধ্য। ১ম। মহাপ্রভুর এই উপদেশ কপিলদেব কর্তৃক জীব-গতি সম্বন্ধে তাঁহার জননী দেবহুতীর প্রতি উপদেশের অমুরূপ।
(জাগবত—৩। ৩১)।

"শুন শুন মাতা। কৃষ্ণ-ভক্তির প্রভাব। সর্বভাবে কর মাত। ক্লফে অমুরাগ ॥ কুম্বের সেবক মাতা। কভু নহে নাশ। কাল-চক্র ডরায়েন দেখি ক্লফদাস ॥ গর্ত্তবাদে যত তঃখ জন্মে বা মরণে। ক্ষের শেবক মাতা। কিছুই না জানে॥ জগতের পিতা কৃষ্ণ, যেনা ভজে বাপ। পিতৃদ্রোহী পাতকীর জন্ম জন্ম তাপ॥ চিন্ত দিয়া শুন মাতা। জীবের যে গতি। ক্বঞ্চ না ভজিলে পায় যতেক তুৰ্গতি॥ মরিয়া মরিয়া পুন পায় গর্ভবাস। সর্ব্ব অঙ্গে অমেধ্য পঙ্কের পরকাশ ॥ কট্ অম লবণ,—জননী যত খায়। অলৈ গিয়া লাগে তার, মহা মোহ পায়॥ মাংসময় অঞ্ব-ক্রমিকুলে বেটি খায়। ঘুচাইতে নাহি শক্তি, মরয়ে জালায়।

নডিতে না পারে তপ্ত পঞ্জরের মাঝে। তবে প্রাণ রহে ভবিতবাতার কাজে। কোন অতি পাতকীর জন্ম নাহি হয়। গর্ত্তে গর্ত্তে হয় পুন উৎপত্তি প্রলয়॥ ভন ভন মাডা। জীব-তত্তের সংস্থান। সাত মাসেতে জীবের গর্প্তেতে হয় জ্ঞান ॥ তথন দে গঙারিয়া করে অমুতাপ। স্থতি করে ক্ষেত্রে ছাডিয়া ঘনশাস। 'রক্ষ রুফ্ড জগত-জীবন প্রাণ-নাথ। তোমা বই জীব-ছ:থ নিবেদিব কা'ত। • যে করয়ে বন্দী, প্রভু! ছাড়ায়ে দেই-দে। সহজ-মৃতেরে প্রভু! মায়া কর কিলে॥ মিখ্যা ধন-পুত্র-রদে বঞ্চিল্ জনম। না ভঞ্জিল্ ভোর তুই অমূল্য চরণ ॥ যে পুত্র পোষণ কৈলুঁ অশেষ বিধর্মে। কোখা বা সে বব গেল মোর এই কর্মে।

এখন এ ত্রংখে মোরে কে করিবে পার। তুমি সে এখন বন্ধু করিব। উদ্ধার॥ এতেকে জানিলু সভা ভোমার চরণ। রক্প প্রকৃষ্ক ় তোর লইলুঁশরণ ⊮ তুমি-হেন কল্পতক ঠাকুর ছাড়িয়া। ভূলিলাঙ অদৎপথে প্রমন্ত হইয়া ৮ উচিত তাহার এই শান্তি যোগ্য হয়। করিলা ত এবে কুপা কর মহাশ্য । এই কর আর যেন তোমা না পাসরি। যেখানে সেখানে কেনে না জন্মি না মরি । যেথানে তোমার নাঞি যশের প্রচার। যথা নাক্রি বৈষ্ণবগণের অবভাব ॥ যেথানে তোমার মহামহোৎসব নাই। ইব্ৰলোক হইলেও তাহা নাহি চাই ॥' 'ন যত্র বৈক্ঠ-কথান্তধাপগা ন সাধবো ভাগবতা তদাশ্রয়া:।

ন ষত্র ষজ্ঞেশ মধা-মহোৎসবা:

হংরেশলোকোহপি ন বৈ স সেব্যতাম্ । (২৬)

'গর্ভবাস তৃঃখ প্রভূ! কহো মোর ভাল।

বিদি তোর স্মৃতি মোর রহে সর্বকাল।

তোর পাদপদ্মের স্মরণ নাহি যথা।

হেন রুপা কর প্রভূ! না ফেলিবা তথা।

এই মত তৃঃখ প্রভূ! কোটি কোটি জন্ম।

পাইলুঁ বিস্তর প্রভূ! সব মোর কর্ম।

#### (২৬) ভাগবত-৫।১৯।২৪

হমুমান শ্রীরামচন্দ্রের পরম কল্যাণকর চরিত্র গান করিতেছেন এবং ততুপলক্ষে নারদ কর্তৃক ভগ্গবানের স্তৃতিগান বর্ণনা ক্রিতেছেন—যে স্থানে শ্রীহরির কথারূপ অমৃতময়ী নদী নাই এবং যেখানে ভগবৎ-কথা-আগ্রফারী (ভগবৎ-কথা-প্রিন্ন) সাধ্গণ নাই, যে স্থানে ভগবানের অর্চনা ও মহোৎসবাদি না হয়, এবিষধ স্থান ব্রহ্মলোক হইলেও তাহার সেবা করা উচিত্ত নহে।

সে তু:খ-বিপদ রছ বারে বার। যদি তোর শ্বতি থাকে সর্ববেদ সার। হেন কর কৃষ্ণ। এবে দাস্তা-যোগ দিয়া। চরণে রাথহ দাসী-নন্দন করিয়া॥ বারেক করহ যদি এ তু:খের পার। ভোমা বই তবে প্রভু। না গাইমু আর, । এই মত গর্ত্তবামে পোডে অফুক্ষণ। তাহো ভালবাদে কুফ-স্মৃতির কারণ। ন্তবের প্রভাবে গর্ত্তে ত্বংখ নাহি পায়। কালে পড়ে ভূমিতে আপন-অনিচ্ছায়॥ শুন শুন মাতা। জীব-তত্ত্বের সংস্থান। ভূমিতে পড়িলে মাত্র হয় অগেয়ান॥ মুর্জ্বাগত হয় ক্ষণে ক্ষণে কান্দে হাসে। কহিতে না পারে, তুঃখ-সাগরেতে ভাগে॥ ক্ষের সেবক জীব ক্ষের মায়ায়। রুক্ত না ভজিলে এই মত ছুঃথ পায়॥

কথোদিনে কালবশে হয় বুদ্ধি জ্ঞান।
ইথে যে ভদ্ধয়ে কৃষ্ণ সেই- ভাগ্যবান দ
অন্তথা না ভজে কৃষ্ণ, তৃষ্টসন্দ করে।
পুন সেই মত মায়া-পাপে ভূবি মরে॥
'যহাসন্তিঃ পথি পুনঃ শিশোদরকভোহামাঃ।
আস্থিতো রমতে জল্পন্থনো বিশতে পূর্ববং॥'(২৭)
'আনায়াসেন মরণং বিনা দৈত্যেন জীবনম্।
আনারাধিত-পোবিন্দ্ররণশ্য কথং ভবেং॥'(২৮)

(२१) ভाগবত-७।७১।७२।

দেবহুতীর প্রতি তাহার পুত্র কপিলদেব বলিতেছেন—
আমার ঐ জীব যদি ইন্সিয় ও উদরবৃত্তি চরিতার্থতার জন্ম
সর্কান ব্যস্ত অমং ব্যক্তিদিগের সহিত মিলিত হইয়। তাহাদিগের
অন্ধৃষ্টিত পর্বে বিচরণ করে, তবে পূর্ববং যাতনাময় দেহকে
অবলম্বন পূর্বক যোর নরকে প্রবেশ করে।

(২৮) বে ব্যক্তি কথনও গোবিন্দের চরণ আরাধনা করেন নাই—ভাঁহার পক্ষে দারিস্তা ব্যতিরেকে জাবন-ধারণ এবং বিনাক্লেশে মৃত্যু কিরুপে সম্ভবে ? অনায়াদে মরণ জীবন তৃঃধ বিনে।
কৃষ্ণ ভজিলে সে হয় কৃষ্ণের স্মরণে ॥
এতেকে ভজহ কৃষ্ণ সাধু-সঙ্গ করি।
মনে চিন্ত কৃষ্ণ মাতা । মুখে বোল হরি॥
ভজিহীন ক্ষমে কোন ফল নাহি পায়।
সেই কর্ম ভজিহীন—পরহিংসা যায়॥"(২২)

(২৯) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মধা। ১ম।

অমেধা = অপবিত্র, মলিন। পরকাশ = প্রকাশ।

বেচি = বেইন করিয়া। পঞ্জর = পাঁজড়া।
ভবিতবাডার কাজে = অদৃষ্টের ফলে।
কা'ত = কাহার নিকট, কোথার।

সহজ-মৃত্তেরে = যাহার জরের সঙ্গে মৃত্যুও জন্মিরাছে।

"মৃতুর্জেন্মবতাংবীর দেহেন সহ জারতে।" ( বহুদেব
কংসকে বলিতেছেন, হে বীর! যথন দেহী অর্থাং জীব জন্মগ্রহণ করে তথন তাহার জন্মের সহিতই মৃত্যু জন্ম গ্রহণ করে)।
ভাগবত—১০।১। ৩৮।

মালা কর' কিসে = তাহার উপর আর মারাবিস্তার কর কেন।

#### ১৪। 'ধাতু' শব্দের ব্যাখ্যা।

পড়ু য়াগণের নিকট মহাপ্রভু 'ধাতু' শব্দের ব্যাখ্যা করিতেচেন :—

"যত যত রাজা—দিব্য দিব্য কলেবর।
কনক-ভৃষিত—গন্ধ-চন্দনে স্কলর ॥
'যমলক্ষী যাহার বচনে' লোক কহে।
ধাতু বিনে শুন তা'র যে অবস্থা হয়ে॥
কোথা যায় সর্বাক্ষের সৌন্দর্য চলিয়া।
কেহো ভন্মাকার, কা'রে এডেন পুঁতিয়া॥
সর্বাদেহে ধাতুরূপে বৈসে কৃষ্ণশক্তি।
ভাহা সনে করে ক্ষেহ, তাহানে সে ভক্তি॥
ভামবশে অধ্যাপক না ব্রুহে ইহা।
'হয় নয়' ভাই সব! ব্রু মন দিয়া॥

विक्षिल् = कांठीहेलाम। व्यात्राम = व्यक्तान। हेरभ = हेहारछ। अरडरक = अरुवर। এবে যারে নমস্করি, করি মাক্ত জান। ধাতু গেলে তা'রে পরশিলে করি স্নান। যে বাপের কোলে পুত্র থাকে মহাস্থা। ধাতু গেলে সেই পুত্র অগ্নি দেই মুখে॥ ধাতু-সংজ্ঞা কৃষ্ণ-শক্তি বল্লভ সভার। দেখি ইহা তুষুক, আছয়ে শক্তি কার॥ এই মত পবিত্র পূজা যে ক্বফের শক্তি। হেন ক্ষে ভাই সব ! কর দৃঢ় ভাক্তি॥ (वांन कृष्ण, एक कृष्ण, खन कृष्णनांभ। অহর্নিশি কুফের চরণ কর ধ্যান। যাহার চরণে দুর্বা-জল দিলে মাত্র। কভু যম তান অধিকারে নহে পাত্র॥ অঘ-বক-পুতনারে যে কৈল মোচন। **७** ७ ७ ८गेरे नम-नमन-চর् । পুত্র-বুদ্ধ্যে অজামিল যাহার স্মরণে। চলিল বৈকুণ্ঠপুরী ক্রফের চরণে।

যাহার চরণ রসে শিব দিশছর।
যে চরণ সেবিবারে লক্ষ্মীর আদর॥
মে চরণ-মহিমা অনস্ত গুণ গার।
দত্তে তৃণ করি ভক্ক হেন কৃষ্ণ-পায়॥
যাবত আছ্য়ে প্রাণ দেহে আছে শক্তি।
তাবত কৃষ্ণের পাদ-পদ্মে কর ভক্তি॥
কৃষ্ণ মাতা, কৃষ্ণ পিতা, কৃষ্ণ প্রাণধন।
চরণে ধরিয়া বোলো 'কৃষ্ণে দেহ' মন'॥ (৩০)

#### ১৫। সঙ্কীর্ত্তন-শিক্ষাদান।

' অধ্যাপক শ্রীনিমাই শিষাগণকে বলিতেছেন

<sup>(</sup>৩০) শ্রীচৈতন্ত ভাগবৎ—মধ্য। ১ম।
ধাতু = জীবনী শক্তি। তাহানে = তাহারে। এবে = এথন।
সভার = সবার, সকলের। ছুবুক = দোব দিউক।
তান্দ্র তাহার। চরণ রুসে = চরণে আসন্তি বশতঃ।

"আসর। এড়ুদিন ত বিজ্ঞান্ত্যাদ করিলাম। আজি ভোমরা ক্রম্বং-কীর্ত্তন করে। ক্রম্বং-কীর্ত্তন করিয়া আইদ সকলে মিলিয়া দেই বিভার পরিপূর্ত্তি-সাধন বা সফলতা বিধান করি।"

"পঢ়িলাপ্ত শুনিলাপ্ত এতকাল ধরি। ক্ষেত্রের কার্ত্তন কর পরিপূর্ণ করি"। শিষ্যগণ বোলেন 'কেমন-সঙ্কীর্ত্তন।' শাপনে শিখায় প্রভূ শ্রীশচী-নন্দন॥ "হরয়ে নমঃ কৃষ্ণ যাদবায় নমঃ। গোপাল গোবিন্দ রাম শ্রীমধুন্দন॥" (৩১)

অর্থাৎ যে বাজ্বি শব্দত্রন্ধে (বেদে) পারদর্শী হইয়াও পারত্রন্ধের ধ্যানাদি করে না, তাহার শান্ত্র-গাঠাদি অধেমুর

<sup>্(</sup>৩১) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মধা। ১ম। শ্রীকৃঞ্চ উদ্ধবকে বলিতেছেন ঃ— "শন্ধ-ব্রহ্মণি নিফাতো ন নিফারাৎ পরে বদি। শ্রমন্তন্ত শ্রমকলো হুধেমুমিব ব্রক্ষতঃ।"

#### ১৬। কুফ-ভক্তি ব্যতিরিক্ত আর বর নাই।

শীচৈততা মহাপ্রভু শীনিত্যানন্দ প্রভুর সহিত শান্তিপুরে শীত্রবৈত ভবনে যাত্রা করিলেন। পথি-মধ্যে ললিতপুর গ্রামে এক বামাচারী সন্ন্যাসীর আশ্রমে তাঁহারা উপস্থিত হইলেন। মহাপ্রভু

( ছুদ্ধহীনা গাভীর ) পালনকারী ব্যক্তির্ন স্থান্ন কেবল পরিশ্রম-জনক হইরা থাকে। পরিশ্রমই তাহার শ্রমফল। দেই পরিশ্রমের অস্তু কোনও ফল নাই। (ভাগবৎ--১১১১১১)

স্থত ঋষি শৌনকাদি ঋষিদিগকে বলিতেছেন :— "ধৰ্ম্ম: ষমুঞ্জিতঃ পুংসা বিশ্বকসেন কথাস্থ য:।

त्याः वद्राव्यकः पूजाः । प्रविक्तनम् । प्रविद्याः । प्रविक्तनम् । प्रविद्याः । प्र

অর্থাৎ লোকে ধর্ম্মের সমাক্ অমুষ্ঠান করিলেও যদি তাহা ধারা বিষক্দেনের (বিধক্ অর্থাৎ সকল দিকেই ধাঁহার সেনা ও পরিকর, তাঁহার) অর্থাৎ শ্রীহরির কথার যদি রভি না জন্মে তবে সেই ধর্মাচরণ করিতে যে পরিশ্রম হয় তাহা বুখা শ্রম মাতা। (ভাগবং—১।২।৮) সন্ন্যাসীকে প্রণাম করিলে, "তোমার ধন বংশ স্থবিবাহ ও বিছালাভ হউক" এই বলিয়া সন্ন্যাসী আশীর্কাদ করিলেন। তাহাতে মহাপ্রভূ বলিলেন, ''গোঁসাঞি! ইহা আশীর্কাদ নহে। আমার ঘাহাতে বিষ্ণু-ভক্তি হয় আপনি আমাকে এইরূপ আশীর্কাদ করুন।" সন্ন্যাসীকে শিক্ষাদান উপলক্ষে মহাপ্রভূ সর্কলোককে শিক্ষা দিতেছেন:—

প্রভূ বোলে "গোসাঞি! এ নহে স্বাশীর্কান। হেন বোল 'তোরে হউ ক্তঞ্চের প্রসাদ'। বিষ্ণু-ভক্তি-আশীর্কান স্বক্ষয় অব্যয়। যে বলিলা গোসাঞি! তোমার যোগ্য নয়।"
\*

\*

\*

বাপদেশে মহাপ্রান্থ সভাবে শিখায়।
'ভক্তি বিনে কেহো যেন কিছুই না চায়'॥
''শুন শুন গোসাঞি সন্ন্যাসি! যে খাইব।
নিজকর্মে যে ভাছে, সে আপনে মিলিব॥

ধন-বংশ নিমিত্ত সংসারে কার্যা করে। বোল তার ধন বংশ তবে কেনে মরে। ক্ষরের লাগিয়া কেহো কামনা না করে। ভবে কেন জর আসি পীড়য়ে শরীরে॥ শুন শুন গোসাঞি! ইহার হেতু, কর্মণ কোন মহাজনে সে ইহার জানে মর্ম। (वरम ७ वृद्धां प्रश्र), (वादन क्रमा क्रमा । মুর্থ প্রতি সে কেবল বেদের করুণ। ॥ বিষয় হুখেতে বড় লোকের সম্ভোষ। र्कि वृद्धि' करह दवन, दवरनत्र कि रमाय । 'ধন-পুত্র পাই গ্রামান হরিনামে'। . শুনিঞা চলয়ে সব বেদের কারণে ॥ যে-তে-মতে গঙ্গাস্থান হরিনাম লৈলে। দ্রব্যের প্রভাবে 'ভক্তি' হইবেক হেলে॥ এই বেদ-অভিপ্রায় মূর্য নাহি বুঝে। ক্লফ ভক্তি ছাড়িয়া, বিষয়-স্থে সচ্চে ॥

ভাল মন্দ বিচারিয়া বুঝহ গোণাঞি। কৃষ্ণ-ভক্তি ব্যতিরিক্ত আর বর নাঞি॥"(৩২)

# ১৭। ভক্তকে অতিক্রম করিয়া ভগবতপূজার কুফল।

শ্রী মধৈত প্রভার শান্তিপুর-ভবনে শ্রীচৈতক্ত মহাপ্রভূ হন্ধার করিয়া শ্রীমধৈত ও অক্তান্ত ব্যক্তিকে লক্ষ্য করিয়া বলিভেছেন:—

<sup>(</sup>৩২) শ্রীচৈতস্ত ভাগবত—মধ্য। ১৯শ। হউ = ইউক। যে-তে-মতে = যে কোন প্রকারে। হেলে = অনামানে, বিনাক্লেশে।

"মোর এই কথা সভে ভন মন দিয়া। ষেই মোরে পজে মোর দেবক লভিবয়া। সে অধমজ্জনে মোরে খণ্ড খণ্ড করে। তা'র পূজা মোর গায়ে অগ্নি-হেন পড়ে॥ যে-ই মোর দাসের সরুৎ নিন্দা করে। মোর নাম-কল্পতক তাহারে সংহারে॥ অনস্ত বন্ধাও যত-স্ব মোর দাস। এতেকে যে পর-হিংসে সে-ই যায় নাশ। তুমিত আমার নিজ দেহ হৈতে বড়। তোমারে লভ্যিয়া দৈবে নাশ হয় দচ। मन्नाभी अ यहि व्यक्तिमक-निम्हां करत । অধঃপাতে যায়, সর্ব্ব ধর্ম ঘুচে তারে॥" বাহু তুলি জগতেরে বোলে গৌরধাম। "অনিন্দক হই সভে বোল রুফনাম। অনিন্দক হই' যে সক্ত 'কৃষ্ণ' বোলে। সত্য সত্য মুক্তি তা'রে উদ্ধারিমু হেলে ॥''(৩৩)

### ১৮। ভাগবত-তত্ত্ব কথন।

শীনবদ্বীপধামে দেবানন্দ পণ্ডিত নামক জনৈক বান্ধণ বাস কবিতেন। ইনি স্থান্ত, জ্ঞানবান্, তপন্থী, নোক্ষাভিলায়ী ও আজন্ম উদাসীন ছিলেন। যদিও তিনি ভাগবত পড়াইতেন তথাপি ভক্তিহীন ছিলেন। একদা ভক্তগণ সঙ্গে মহাপ্রভু দেবানন্দের বাড়ীর নিকট দিয়া ঘাইবার সময়ে তাঁহার ভাগবত-স্যাণা ভনিতে পাইলেন। ভক্তিহীন ব্যাখ্যা ভনিবা-মাত্র মহাপ্রভু কুদ্ধ হইয়া দেবানন্দকে কক্ষ্য করিয়া বলিতে লাগিলেন:—

<sup>(</sup>৩৩) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মধ্য। ১৯শ।

সভে = সকলে। দঢ় = দৃঢ়। এতেকে = অভএব।

অনিন্দক-নিন্দা = যে কথনও কাহারও নিন্দা করে না,

এমন ব্যক্তির নিন্দা। ঘূচে তারে = তাহাকে ভ্যাগ করে।
ধাম – কান্তি।

কোপে বোলে প্রভূ "বেটা কি অর্থ বাখানে। ভাগবত-অৰ্থ কোন জন্মেও না জানে ॥ এ বেটার ভাগবতে কোন অধিকার। গ্রন্থরূপে ভাগবত রুফ-অবতার # সবে প্রক্ষার্থ 'ভক্তি' ভাগবতে হয়। 'প্রেমরূপ ভাগবত' চারিবেদে কয়॥ চারিবেদ 'দধি'—ভাপবত 'নবনাত'। মথিলেন শুক-খাইলেন পরীক্ষিত। মোর প্রিয় শুক সে জানেন ভাগবত। ভাগবতে কহে মোর ত**ত্ত** অভিমত ॥" ্'ভক্তি বিনে ভাগবতে যে আর বাথানে"। প্রভু বোলে "দে অধম কিছুই না জানে" ।(৩৪)

(৩৪) ঞ্চিত্তক্ত ভাগবত—মধ্য। ২১শ। বাধানে = বাধ্যা করে। সবে = কেবল মাত্র। মধিলেন = মছন করিলেন।

( ২ ) মহাপ্রভু নীলাচল হইতে নবদ্বীপে আগমন করিয়া কুলিয়ায় সার্ক্বভৌমের ভ্রাভা বিদ্যাবাচম্পতির গ্যহে অবস্থিতি করিতেছেন। ঐ সময়ে দেবানন্দ পণ্ডিত তাঁহার নিকট আসিয়া দণ্ডবং প্রণাম পূর্ব্বক তাঁহাকে বলিলেন 'প্রভো। আপনি রূপাময়। त्माक छेकारवर जन जाशीन नवचीरश छेमग्र इहेग्रा-ছেন। আমি পাপী বলিয়াই আপনার মাহাত্ম জানিলাম না। স্কভ্তে দয়া করাই আপনার স্বভাব। আমি এই প্রার্থনা করি যে আপনার প্রতি আমার অনুরাগ হউক। 'দাপনার চরণে আমার আর একটা নিবেদন আছে। আমি জ্ঞানহান ও অভক্ত কিন্তু তথাপি ভাগবত গ্রন্থ পড়াইয়া থাকি। ইহার কিরূপ ব্যাখ্যা করিব এবং ইহা কি ভাবে পড়াইব তাহা আপনি আমাকে আজ্ঞা করুন।" এই কথা ভনিয়া ভগবান শ্রীগৌরচক্র তাঁহাকে লক্ষ্য

করিয়া সকলকেই ভাগবত-মাহাত্ম সম্বন্ধে এইরূপ বলিলেন:—

"ভন বিপ্র! ভাগবতে এই বাথানিবা। 'ভক্তি' বিস্থু আর কিছু মুখে না আনিবা॥ আর্ঘ্য-মধ্য-অন্তে ভাগবতে এই কয়'। বিষ্ণভক্তি নিতা-সিদ্ধ অক্ষয় অব্যয়॥ অনন্ত ব্ৰহ্মাণ্ডে সবে সভা বিষ্ণু ছক্তি। মহাপ্রলয়েও যা'র থাকে পূর্ণশক্তি॥ মোক দিয়া ভব্তি গোপ্য করে নারায়ণে। হেন ভব্তি না জানি ক্ষেত্র কুপা বিনে॥ ভাগবতশাস্ত্রে সে ভক্তির তত্ত্ব কহে। তেঞি ভাগবতসম কোন শাস্ত্র নহে। যেনরূপ মংস্ম-কুর্ম-আদি অবভার। আবির্ভাব তিরোভাব যেন তা' সবার॥ এই মত ভাগবত কারো কুত নয়। আবিভাব তিরোভাব আপনেই হয়।

ভক্তিযোগে ভাগবত ব্যাদের জিহ্বায়। ফ ত্তি সে হইল মাত্র ক্ষের কুপায়। ঈশবের তত্ত যেন ব্রানে না যায়। এই মত ভাগবত—সর্বাশাস্ত্রে গায়॥ 'ভাগবত বুঝি' হেন যার আছে জ্ঞান। সে-ই নাহি বুঝে ভাগবতের প্রমাণ॥ অজ্ঞ হই' ভাগবতে যে লয় শরণ। ভাগবত-অর্থ তা'র হয় দর্শন॥ প্রেমময় ভাগবত-ক্ষের গ্রীঅগ। যাহাতে কহেন যত গোপ্য কৃষ্ণ-রঙ্গ। বেদ শান্ত্র পুরাণ কহিয়া বেদব্যাস। তথাপি চিত্তের নাহি পাইলা প্রকাশ। যখনে শ্রীভাগবত জিহ্বায় ফুরিল। ততক্ষণে চিত্তবৃত্তি প্রসন্ন হইল। হেন গ্রন্থ পঢ়ি কেহ পড়য়ে সঙ্কটে। ন্তন বিপ্র। তোমারে কহিয়ে অকপটে। আন্ত মধ্য অবসানে তুমি ভাগবতে।
ভক্তিযোগ মাত্র বাধানিহ দর্ব্ব মতে ।
তবে আর তোমার নহিব অপরাধ।
দেইক্ষণে চিন্তরুন্ত্যে পাইব প্রসাদ॥
দকল শাল্পেই মাত্র 'রুফভক্তি' কর'।
বিশেষত ভাগবত—ভক্তি-রসময়॥
চল তুমি যাহ অধ্যাপনা কর' গিয়া।
রুফভক্তি-অমৃত সভারে ব্বশাইয়া॥ (৩৫)

(৩০) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—অন্ত। ৩য়।
বাধানিবা—ব্যাধ্যা করিবা। তেঞি—স্বতরাং।
যেন = বেরূপ। ততকণে = তংকালে। পঢ়রে = পড়িরা
থাকে। বাধানিহ = ব্যাধ্যা করিও। প্রসাদ = প্রসন্তা।
সভারে = সকলকে।

ভাগবত-মাহাত্ম্য সম্বন্ধে শ্রীবৃন্দাবনদান ঠাকুর বলিতেছেন :---"ভিক্তিযোগ' মাত্র ভাগবতের ব্যাখ্যান। আছ-মধ্য-অন্ত্যে কভু না বুঝারে আনঃ

#### ১৯। ভক্তি আবিশ্যক—কেবলমাত্র শুদ্ধাচারে ভগবানকৈ পাওয়া যায় না। শ্রীচৈত্ত্য শ্রীবাদগ্রহে ভক্তগণের দক্ষে নৃত্য-

না বাখানে ভক্তি ভাগবত যে পঢ়ায়।
বার্থ বাকা বায় করে, অপরাধ পায়।
মূর্ত্তিমন্ত ভাগবত—ভক্তিরস মাত্র।
ইহা বুঝে যে হয় কৃষ্ণের কুপাপাত্র।
ভাগবত পুস্তকো খাকয়ে যা'র ঘরে।
কোন অমঙ্গল নাহি, যায় তথাকারে।
ভাগবত পুন্তিলে কৃষ্ণের পূজা হয়।
ভাগবত পুন্তিল ক্ষার কুঞ্জ কুপা পাত্র।
বিভ্যু ভাগবত, আর কুঞ্জ কুপা পাত্র।
নিত্য পুন্তে পঢ়ে গুনে চাহে ভাগবত।
সত্য সভ্য সেহো হইবেক সেই মত।"
(শ্রীচি-ভ!। অন্তা ৬ম)

व्यान = व्यक्त किहू। हारइ = १५१४।

কীর্তনাদি করেন। সেন্থানে বহিরক্ষ লোকের যাইবার অধিকার নাই। জনৈক ব্রন্ধচারী মহাপ্রভুর
আনন্দ-নৃত্য দেখিতে ইচ্ছুক হইয়া শ্রীবাদের অহমতিক্রমে তাঁহার বাটীর এককোণে ল্কায়িতভাবে
নৃত্যাদি দেখিতেছেন। কিছুক্ষণ নৃত্যের পর মহাপ্রভু সকলকে জিজ্ঞানা করিলেন "আজি আমার
আনন্দ হইতেছে না কেন?" তথন শ্রীবাস ভয়
পাইয়া প্রকৃত ঘটনা ব্যক্ত করিলেন। শ্রীবাস বলিলেন প্রভো! যিনি ল্কায়িত আছেন তিনি একজন
ব্রন্ধচারী। ইনি কেবলমাত্র জল পান করিয়া জীবন
ধারণ করেন।" এই কথা শুনিয়া—
শ্রী

তুই ভূজ তুলি' প্রভূ অঙ্গুলী দেখায়।
"পয়ংপানে কভূ মোরে কেহোনাহি পায়॥
চণ্ডালেহো মোহো শরণ যদি লয়।
দেহো মোর, মুঞি তা'র, জানিহ নিশ্চয়॥

সন্ন্যাসীও যদি মোর না লয় শরণ।
সেহো মোর নহে, সত্য বলিলুঁ বচন॥
গচ্চেন্দ্রবানর গোপ কি তপ করিল।
বোল দেখি তারা মোরে কেমতে পাইল॥
অহ্বেও তপ করে, কি হয় তাহার।
বিনে মোর শরণ লইলে নাহি পার॥
\*

\*

প্রভু বোলে "'তপ' করি না করিহ বল।
বিফ্রভক্তি স্কাশ্রেষ্ঠ জানিহ কেবল॥" (৩৬)

২০। কৃষ্ণনাম-মহামন্ত্র উপদেশ ও কীর্ত্তন-শিক্ষা দান। মহাপ্রভুর সন্নাস গ্রহণের পূর্বে নগরিয়াগণ

<sup>(</sup>৩৬) এটেতেক্স ভাগবত—মধ্য। ২৩শ।
মোহো= আমার। সেহো= সেও।
নাঁকরিছ
বল = দর্প বা গর্কা করিও না।

তাঁহাকে দর্শন করিতে যান। কেই বা নৃতন দ্রবা, কেই কদলী, কেই ঘত, কেই দিধি, কেই দিব্য মালা লইয়া চলিলেন। প্রভূ ইইাদিগকে লক্ষ্য করিয়া এই মহামন্ত্র সর্বাক্ষণ উচ্চারণ করিতে উপদেশ এবং শ্রীকৃষ্ণ কীর্ত্তন শিক্ষা দিলেন:— (৩৭)

প্রভূ বোলে "কৃষ্ণ-ভক্তি হউক সভার।
কৃষ্ণ-গুণ-নাম বই না বলিহ আর॥"
• আপনে সভারে প্রভূ করে উপদেশ।
"কৃষ্ণনাম মহামন্ত্র শুনহ বিশেদ—॥
'হরে কৃষ্ণ হরে কৃষ্ণ কৃষ্ণ কৃষ্ণ হরে হরে।

- হরে রাম হরে রাম রাম রাম হরে হরে'॥ " (৩৮)
- (৩৭) খ্রীচৈতন্য ভাগবত—মধা। ২৩শ।

  সভে = সকলে। নিক্র ক্ক = নিয়ম। সভার = সকলের।
  ইথে = ইহাতে। বিধি নাহি আর = অন্য কোন মস্ত্র
  উচ্চারণ সম্বন্ধ শাস্ত্রে যেরপ দেশ কাল পাত্রের ব্যবস্থা
  আছে এবং স্কৃল লাভ করিতে ইইলে সেই সমস্ত শাস্ত্র

প্রাভূ বোলে "কহিলাঙ এই মহামন্ত্র।
ইহা গিয়া জপ' সভে করিয়া নির্বন্ধ ॥
ইহা হৈছে সর্বাসিদ্ধি হইব সভার।
সর্বাক্ষণ বোল, ইথে বিধি নাহি আর ॥
দশ-পাঁচে মিলি' নিজ হুয়ারে বসিয়া।
কীর্ত্তন করিহ সভে হাথে তালি দিয়া॥
'হরয়ে নমঃ কৃষ্ণ যাদবায় নমঃ।
গোপাল গোবিন্দ রাম শ্রীমধৃস্থদন'॥
কীর্ত্তন কহিলুঁ এই তোমা, সভাকারে।
স্তীয়ে পুত্রে বাপে মিলি' কর গিয়া ঘরে॥"

বিধি মানিরা চলিতে হয়, এই মহামন্ত্র উচ্চারণ সম্বন্ধে সেরূপ কোনও বিধি ব্যবস্থা নাই। কাজেই এই মন্ত্রের উচ্চারণ অতি সহজ ব্যাপার। আর – অন্য। ছ্য়ারে – বহিন্দ্র(টিতে। হাথে ⇒ হাজে, হতে।

#### ২১। ভক্ত-মাহাত্ম।

শীরৈতন্ত মহাপ্রভূ নাগরিকদিগের সুহিত নদীয়ায় কীর্ত্তন করিতে করিতে শ্রীপরের বাড়ীতে আদিলেন। শ্রীধরের মাত্র একখানা ভাঙ্গা ঘর। মহাপ্রভূ সেই ঘরের কুয়ারে যাইয়া এক ভাঙ্গা লৌহপাত্র হইতে জলপান করিলেন। সকলে ইহা দেখিয়া একেবারে অবাক হইলেন। জল পান করিয়া প্রভূ ইহা বলিলেন:—

প্রভু বোলে "শুদ্ধ মোর আজি কলেবর ॥
আজি মোর ভক্তি হইল ক্ষেত্র চরণে।
শ্রীপরের জল পান করিলোঁ যথনে ॥
এখনে সে বিষ্ণুভক্তি হইল আমার"।
কহিতে কহিতে পড়ে নয়নে স্থ ধার ॥
'বৈষ্ণবের জল পানে বিষ্ণুভক্তি হয়।'
মূভারে ব্রায় প্রভু গৌরাগ সদ্য়॥ (৩৯)

<sup>(</sup>৯৮) "অষ্টোভর শত উপনিষদের অন্তর্গত কলিসন্তারণ উপ-

'প্রার্থন্দে বৈষ্ণবস্তান্ত্রং প্রয়ত্ত্বেন বিচক্ষণঃ। সর্ববপাপবিশুদ্ধার্থং তদভাবে জলং পিবেং'॥ (৪০)

# ২২। শ্রীবাদের মৃতপুত্তের মুখ হইতে তত্ত্বকথন।

শ্রীবাদের বাড়িতে তিনি অক্সান্ত ভক্তগণকে
লইয়া কীর্ন্তন করিভেছেন এবং মহাপ্রভু তন্মধ্যে
নৃত্য করিতেছেন। তাঁহার বাহ্যজ্ঞান নাই। এমন
সময়ে শ্রীবাদের পুল্লের হঠাৎ মৃত্যু হইল। শ্রীবাদের

নিষদে অভিহিত আছে যে দেবর্ষি নারদ ব্রহ্মার সমীপৈ জিজ্ঞাসা করিলেন—ভগবন! আমি কিরূপে কলিকে অতিক্রম করিতে সমর্গ হইব? তথন ব্রহ্মা নারদকে এই মহামন্ত্র উপদেশ প্রদান করেন।"

(৩৯) ঐতিভন্য ভাগবত -- মধ্য। ২৩।

ঘরে মহাক্রন্দনের রোল উঠিল। তিনি ইহা জানিতে পারিয়া অন্ত:পুরে গেলেন এবং দ্বীলোকদিগকে প্রবোধবাক্য বলিতে লাগিলেন। মহাপ্রভুর নৃত্যা-নন্দ ভঙ্গ হইবার আশহ। থাকায় শ্রীবাদ তাঁহার পরিবারবর্গকে ক্রন্দন করিতে নিষেধ করিলেন এবং বলিলেন "তোমরা ত সকলেই ক্ষের মহিমা জান, অতএব চিত্ত স্থির কর। অত্তিমকালে একবারমাত্র যাহার নাম শুনিলে অতি মহাপাতকীও বৈকুঠে যায় এবং ব্রহ্মাদি যাঁহার গুণগান করেন, সেই প্রভু আজি তোমাদের সাক্ষাতে নৃত্য করিতেছেন। এ সময়ে কাহারও পরলোক হটলে, কি আর শোক করা উচিত ? যদি কোন কালে আমি এই শিশুর ভাগ্য পাই, তবে আপনাকে কুতার্থ মনে করিব। যাহা হউক যদি সংসার-ধর্ম বশতঃ শোক সম্বরণ করিতে না পার, তবে বিলম্বে কান্দিও। অক্স কেহ যেন এই ষ্মাধ্যান না শুনে, পাছে প্রভুর নৃত্যস্থ ভক্ষ হয়।

যদি তোমাদের কলরব শুনিয়া প্রভু বাহুজ্ঞান পান ভবে আজি আমি নিশ্চয়ই গলায় আপনার জীবন বিসর্জন দিব।" সকলেই জীবাদের কথায় স্থির হইলেন। শ্রীবাদ দমীর্ত্তনে পূর্ববং যোগদান করি-লেন এবং পরমাননে কার্ত্তন করিতে লাগিলেন। ক্রমশঃ তাঁহার চিতের উল্লাস বাডিতে লাগিল। কিছক্ষণ পরে ভক্তপণ একে একে সকলেই তুর্ঘটনার বিষয় জানিতে পারিলেন, কিন্তু কেহই কিছু ব্যক্ত क्रिलिन ना। नकलाई अस्तत् वर्ष पृःथ भारेत्मन। সর্ব্বজ্ঞের চূড়ামশি শ্রীগৌরস্থন্দর বলিলেন "আমার চিত্ত ষ্ঠির হইতেছে না কেন? শ্রীবাদ পণ্ডিতের ঘরে কি কোন ছংখের কারণ হইয়াছে ?" শ্রীবাস বলিলেন. "যাহার ঘরে আপনার শ্রীমৃথ স্থপ্রসন্ত, ভাহার আবার

<sup>(</sup>৪০) বিচক্ষণ লোক সকল পাপ হইতে বিশুদ্ধ হইবার উদ্দেশ্যে বৈষ্ণবান্ন প্রার্থনা করিবেন। তদভাবে বৈষ্ণবের জলপান করিবেন। (পদ্ম-পুরাণ-- অ'দি থণ্ড। ৩১। ১১২)

কিসের তু:খ ?" শেষে সকলে সমস্ত ঘটনা মহাপ্রভুকে বলিলেন। তিনি জিজাসা করিলেন 'শ্রীবাস-পুত্র কতক্ষণ গত হইয়াছে ?" সকলে বলিলেন "চারি দণ্ড রাত্রি সময়ে। আডাই প্রহর হইল পরলোক হইয়াছে, কিন্ত আপনার আনন্দ-ভঙ্গ-ভয়ে শ্রীবাস কাহাব 9 নিকট ইহা প্রকাশ করেন নাই। প্রভো। একণে মুত-দেহের সংকার করিতে অন্থমতি করুন।" 💐বাদের এই অন্তত আচরণের কথা শুনিয়া মহাপ্রভু অবাক্ চইলেন এবং কান্দিতে লাগিলেন। কিছুক্ৰণ পরে যথন প্রভৃত্তির হইলেন তথন সকলে মৃত্রশিশুকে লটয়া সংকার করিতে যাত্রা কলিতেছেল এমন সময়ে-

মৃতশিশু প্রতি প্রভু জিজাসে আপনে।
"শ্রীবাদের ঘর ছাড়ি যাহ কি কারণে।"
শিশু বোলে "এ প্রভু! যেন নির্বন্ধ ভোমার অন্ধুণ করিতে শক্তি আচয়ে কাহার"।

মৃতপুত্র উত্তর করয়ে প্রভু সনে। পরম অন্তত শুনে সর্ব্ব ভক্তগণে॥ শিশু বোলে এ ''দেহেতে যতেক দিবস। निर्केष चाहिल इक्षिलांग (महे तम ॥ নিৰ্বান্ধ ঘটিল আর রহিতে না পারি। এবে চলিলাঙ অত্য নির্বন্ধিত পুরী। কেবা কা'র বাপ প্রভা কে কা'র নন্দন। শভে আপনার কর্ম করয়ে ভূঞ্জন ॥ যতদিন ভাগ্য ছিল পণ্ডিতের ঘরে। चाहिना, এবে চলিলাঙ चक्र भूरत ॥ স্পার্যদে ভোমার চরণে নমস্কার। অপরাধ না কইহ' বিদায় আমার ॥" এত বলি' নীরব হইল শিশু-কায়। এমত কৌতুক করে শ্রীগোরাক রায়। (৪১)

<sup>(</sup>६১) ঐতিভক্ত ভাগবত-মধ্য। ২৫।

#### ২৩। সকলের প্রতি মিরন্তর কুঞ্চ-নাম লওয়ার উপদেশ।

( ১ ) কাটোয়া নগরে কেশব ভারতীর নিকট সন্মাদ গ্রহণ করিতে ঘাইবার পূর্বাদিবদে মহাপ্রভ ভক্ত-গণকে ( যাঁহারা বিবিধ উপহার লইয়া মহাপ্রভুর গৃহে তাঁহাকে দর্শন করিতে পমন করেন) এই উপদেশ দিভেছেন :--

আপন গলার মালা সভাকারে দিয়া। আজ্ঞা করে প্রভু সভে "রুষ্ণ গাও গিয়া।

यन = यक्तरा। निर्दाक = निराम, यन निर्दाक लामाब = তোমার বে প্রকার নিয়ম। ভুঞ্জিলাম - ভোগ করিলাম। तम = आंत्रकि । निर्मास पृष्ठिण = मः (यात्र (यहन) पृत र्हेल। এবে = এक्षा। **অग्र निक्षि प्रो = जन्म** निक्षांत्रिक (मर्म वा शारन । कर्म = कर्मका । कुश्चन == ভোগ। পুরে=দেশে, স্থান।

বোল কৃষ্ণ, ভদ্দ কৃষ্ণ, গাও কৃষ্ণনাম।
কৃষ্ণ বিষ্ণু কেহ কিছু না ভাবিহ আন ॥
যদি আমা' প্রতি স্নেহ থাকে সভাকার।
তবে কৃষ্ণ ব্যতিরিক্ত না গাইবা আর॥
কি শয়নে কি ভোজনে কিবা জাগরণে।
স্বাহনিশ চিস্ত কৃষ্ণ বোলহ বদনে"॥ (৪২)

মহাপ্রভু ব্যন কাটোয়াভিম্থে চলিলেন তথন
অসংখ্য লোক ক্রন্ধন করিতে করিতে তাঁহার
পশ্চাতে গ্রমন করিতে লাগিল। তাহাদিগকে লক্ষ্য
করিয়া তিনি এই উপদেশ বাক্য বলিতেছেন:

"সভে ঘর যাহ, লহ গিয়া হরিনাম।
সভার হউক ক্ষ্যচন্দ্র ধন-প্রাণ॥

(৪২) জ্রীচৈতক্ত ভাগবত—মধ্য। ২৩শ। আন—অন্য। গাই—গাহিয়া, গান করিয়া। বোলহ—বল। ব্রহ্মা-শিব-শুকাদি যে রস বাস্থা করে। হেন রস হউ ভোমা' সভার শরীরে ॥" (৪৩)

·( ७ )

মহাপ্রভু নীলাচল হইতে নবদীপে আসিয়া কুলিয়া গ্রামে বিশ্বাবাচম্পতির গৃহে অবস্থিতি করিতেছেন। তাঁহাকে দর্শন করিবার জন্ম নদীয়াবাসিগণ তথায় গমন করিল। তাহারা বলিতে লাগিল "প্রভো! আমরা পাপিষ্ঠ। আপনি আমাদিগকে উদ্ধার করুন।" এই কথা বলিয়া সকলে হুই বাছ তুলিয়া তাঁহার স্থাতি করিতে লাগিল।

ঈবৎ হাসিয়া প্রভূ সর্বলোক প্রতি। আশীর্বাদ করেন, ক্লফেতে হউ' মতি॥

(৪৩) ঞ্জীচৈতন্ত ভাগবত—অস্তা। ১ম। রস — আনন্দ, অনুসাগ। হউ — হউক। সভার — সকলের। বোল রুফ, ভজ রুফ, লহ রুফনান। রুফ হউ' সভার জীবন-ধনপ্রাণ॥ (৪৪)

### ২৪। সমস্তই ঈশ্বরাধীন—কাহারও স্বতন্ত্র হইবার শক্তি নাই।

সন্ত্রাস গ্রহণের জন্ম বিদায়কালে মহাপ্রভু স্বীয় জননীকে বলিডেছেন :---

"শুন মাতা। ঈশবের অধীন সংসার।
শত্ত হুইতে শক্তি নাহিক কাহার।
সংযোগ বিয়োগ যত করে সেই নাথ।
তান ইচ্চা বৃষিবার শক্তি আছে কাত॥ (৪৫)

<sup>(</sup>৪৪) ঞ্রীচৈতশ্ব ভাগবত—অস্তা। ৩য়।

<sup>(</sup>৪৫) ঐীচৈতক্ত ভাগবত—মধ্য। ২৬। নাথ—প্ৰভু। তান = জাঁহার।

# ২৫। ভোক্তব্য অদৃষ্টে থাকিলে অবশ্যই মিলিবে।

দয়াদ গ্রহণের পরে শান্তিপুরে অবৈত-গৃহে কমেক দিন যাপন করিয়া ঐ ঐমরহাপ্রত্ নীলাচল যাত্রা করিলেন। ঐনিত্যানন্দ, গদাধর, মৃকুন্দ প্রভৃতি পার্ষদগণ সক্ষে চলিলেন। পথিমধ্যে মহাপ্রভৃত তাঁহাদিগকে জিজ্ঞাদা করিলেন "তোমাদের কাহার কাছে কি দম্বল আছে নিক্ষপটে আমার নিক্ট ব্যক্ত কর।" দকলে বলিলেন "প্রভো! আপনার আজা বিনা আমরা কি কোন দ্রব্য সঙ্কে লইতে পারি ?" মহাপ্রভৃ এই কথা শুনিয়া সম্ভষ্ট হইয়া বলিলেন:—

প্রভূ বোলে "কাহারো যে কিছু না লইলা। ইহাতে আমার বড় সম্ভোষ করিলা॥ ভোক্তব্য অদৃষ্টে থাকে যে দিনে লিখন। অরণেওে আসি' মিলে অবশ্য তথন ॥ প্রভু যারে যেদিনে বা না লিখে আহার। রাজপুত্র হউ' তভো উপবাস তা'র। থাকিলেও খাইতে না পারে আজ্ঞা বিনে। অকমাৎ কন্দল কর্যে কারো সনে॥ কোধ করি' ঝেলে 'মুই না খাইমু ভাত'। मिया कति' तरह निष्ठ गिरत मिरत हाथ। অথবা সকল দ্রবা হৈল বিষ্ণমান। আচ্ছিতে দেহে জর হৈল অধিষ্ঠান ! জর বেদনায় কোথা থাকিল ভক্ষণ। অতএব ঈশবের ইচ্চা সে কারণ। ত্রিভূবনে কৃষ্ণ দিয়াছেন অন্নসত্ত। ঈশ্বরের ইচ্চা থাকে মিলিব সর্বত্তে। (৪৬)

(৪৬) শ্রীচৈতক্ত ভাগবত—অস্তা। ২য়। কাহারো = কেহই। হউ = হউক। তভো = তবু।

#### ২৬। বৈষ্ণব-নিন্দার প্রায়শ্চিত কি ?

নীলাচল হইতে নবদ্বীপে আসিয়া কুলিয়ার সার্বভৌমের সংহাদর বিভাবাচম্পতির গৃহে অবস্থিতি কালে মহাপ্রভুর নিকট জনৈক বৈষ্ণব-নিন্দক ব্রাহ্মণ তাঁহার চরণ ধরিয়া তাঁহাকে বলিলেন 'পাপিষ্ঠ আমি, ভক্তির প্রভাব না জানিয়া 'কলিযুগে কিনের বৈষ্ণব এবং কিনের কার্ত্তন' এইরূপ তাচ্ছিল্য-বাক্য অফুক্ষণ বলিঘাছি। এক্ষণে দেই কৃক্মা স্মরণ করিলে আমার চিত্ত দয় হইতে থাকে। প্রত্তাহপ্র্কক আমাকে বলুন, কিনে আমার এই পাপ থতিবে।" তত্ত্তরে মহাপ্রভু এই উপায় বলিলেন:—

कलत = कलह। मत्न = मत्म । पिरा = मन्ध। चार्विष्ट = कक्त्रार।

"ভনবিপ্র। বিষকরি যে মুখে ভক্ষ। সেই মুখে করি যদি অমুত গ্রহণ। বিষে! হয় জীর্ণ দেহ হয়ত অমর। অমৃত প্রভাবে : এবে শুনহ উত্তর । না জানিঞা যত তুমি করিলে নিন্দন। সে কেবল বিষ তুমি করিলে ভোদন। পরম অমৃত এবে কৃষ্ণ-গুণ-নাম। নিরবধি সেই মুখে কর' তুমি পান। य मूर्थ कतिरल जुभि देवछव-निक्तन। সেইমুখে কর' তুমি বৈষ্ণব-বন্দন ॥ সভা হৈতে ভক্তির মহিমা বাঢাইয়া। গীত কবিত্ব বিপ্রা। কর তমি গিয়া। कुष्ध-य-भारतानम्-अमुर् एकामात्र । নিন্দা-বিষ যত সব করিব সংহার ॥ এই কহি' সভারে, ভোমারে না কেবল। না জানিঞা নিন্দা করিলেক যে সকল ।

শ্বার যদি নিন্দা-কর্ম কভুনা আচনে।
নির্বধি বিষ্ণু-বৈষ্ণবের স্তুতি করে॥
এ সকল পাপ ঘুচে এই সে উপায়ে।
কোটি প্রায়শ্চিত্তেও অন্তুথা নাহি যায়ে॥
চল বিপ্রা! কর' গিয়া ভক্তির বর্ণন।
তবে সে ভোমার সর্ব্ব পাপ বিমোচন॥" (৪৭)

২৭। বৈষ্ণব-মাহাত্মা—বৈষ্ণব-নিন্দায় মহাপাপ—এই পাপ হইতে উদ্ধারের উপায়°।

মহাপ্রভু নবদ্বীপ হইতে রামকেলি গ্রামে গমন

(৪৭) এটিচতক্ত ভাগবত — সন্তা। ৩য়। বিষো = বিষ ও। সভাবে = সকলকে। আচরে = আচরণ করে। যুচে = দুর হয়। 'ভজ্জির বর্ণন' == পাষ্টের 'ভক্তের বর্ণন'। করিলেন এবং তথা হইতে প্রত্যাবর্ত্তনপূর্বক শান্তিপূরে প্রীঅলৈত-ভবনে উপস্থিত হইলেন। তথার
অবস্থান কালে জনৈক বৈশ্বব-নিন্দক বুষ্ঠরোগী মহাপ্রভূর সমীপে আসিয়া দণ্ডবৎ হইয়া আর্ত্তনাদ করিতে
লাগিল। ঐ ব্যক্তি বলিল "জীব-উদ্ধারের জক্ত
আপনি অবতীর্ণ হইয়াছেন। পরত্বংথ দেখিলে
স্বভাবতঃ আপনি কাতর হয়েন। এইজন্তই আপনার নিকটে আসিলাম। কুষ্ঠরোগে আমি বড়ই
যাতনা পাইতেছি। প্রভো! দয়া করিয়া আমার
নিষ্কৃতির উপায় বলিয়া দিন।" ইহার উত্তরে মহাপ্রভূবলিলেন:—

"যে বৈক্ষৰ নামে হয় সংসার পৰিত্র। ব্রহ্মাদি গায়েন যে বৈক্ষবচরিত্র॥ যে বৈক্ষৰ ভজিলে অচিন্তা কৃষ্ণ পাঁইন যে বৈক্ষৰ-পূজা হৈতে বড় জার নাই॥

'শেষ রুখা অজ'ভব নিজ দেহ হৈতে। বৈষ্ণব রুষ্ণের প্রিয়' কহে ভাগবতে ь 'ন তথা মে প্রিয়তম আতাঘোনি ন শহর:। ন চ সম্বৰ্ধণো ন শ্ৰীনৈবাত্মা চ যথাভবান ।'(৪৭ক) एक देवश्वत्वत्र निन्ता कदत्र (यह अन्। (म-हे পाय पू:थ-- अम जीवन भवन ॥ বিত্যাকুল তপ-সব বিফল তাহার। বৈফ্য নিন্দ্রে যে যে পাপী তুরাচার॥ পূজাও তাহার রুফ না করে গ্রহণ। বৈষ্ণবের নিন্দা করে যে পাপিষ্ঠ জন। যে বৈফৰ নাচিতে পৃথিবী ধন্ত হয়। या'त मृष्टिमाळ मण-मिर्ला भाभक्तत ॥

(৪৭ক) ভাগবত--->১।১৪।১৫।

শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন—তুমি আমার বেরূপ প্রির আন্মযোনি একী। কি শহর কি সন্থর্গ (বলরাম) कি লক্ষী কি আমার শ্রীবিগ্রহ সেরূপ নহে। যে বৈষ্ণব জ্বন বাহু তুলিয়া নাচিতে। স্বর্গেরো সকল বিদ্ন ঘুচে ভাল মতে॥"

প্রভূ বোলে "বৈষ্ণব নিন্দয়ে যেই জন। কুষ্ঠরোগ কোন তার শান্তির লিখন । আপাতত কিছু চঃখ পাইয়াছ মাত্র। ব্দার কে বা আছে ঘম-যাতনার পাত্র॥ চৌরাশি-সহস্র যম-যাতনা পরলোকে। भूनः भूनः कति जुरक्ष रिक्षत-निन्मरक ॥ চল কুষ্ঠরোগি। তুমি শ্রীবাদের স্থানে। সম্বরে পড়হ গিয়া তাহার চরণে। তাঁ'র ঠাই তুমি করিয়াছ অপরাধ। নিষ্ণতি তোমার, তিঁহো করিলে প্রসাদ। काँछ। कृट्छे एव मूर्य, त्म-हे तम मूर्य यात्र। পাষে काँটा ফুটিলে कि कास्त्र वाहिताय ।

'শেষ রুখা অজ ভব নিজ দেহ হৈতে। বৈষ্ণব ক্লফের প্রিয়' কহে ভাগবতে 🔈 'ন তথা মে প্রিয়তম আতাঘোনি ন শহর:। ন চ সম্বৰ্ধণো ন শ্ৰীনিবাত্মা চ যথাভবান ।'(৪৭ক) ছেন বৈফবের নিন্দা করে যেই জন। সেই পায় তুঃখ-জন্ম জীবন মরণ। বিত্যাকুল তপ-সব বিফল তাহার। বৈষ্ণব নিন্দয়ে যে যে পাপী তুরাচার॥ পূজাও তাহার রুফ না করে গ্রহণ। देवकादवर निन्ता करत रय शांशिष्ठ कन ॥ যে বৈফৰ নাচিতে পৃথিবী ধন্ত হয়। যা'র দৃষ্টিমাত্র দশ-দিগে পাপকর।

(৪৭ক) ভাগবত-->১ | ১৪ | ১৫ |

শ্রীকৃষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন—তুমি আমার বেরূপ থ্রির আন্মবোনি একী। কি শহর কি সন্থর্গ (বলরাম) কি লক্ষ্মী কি আমার শ্রীবিগ্রহ সেরূপ নহে। যে বৈষ্ণব জন বাহু তুলিয়া নাচিতে। স্বর্গেরে নুকল বিদ্ধ ঘুচে ভাল মতে॥"

প্রভূ বোলে "বৈষ্ণব নিন্দয়ে যেই জন। কুষ্ঠরোগ কোন তার শান্তির লিখন। আপাতত কিছু তুঃখ পাইয়াছ মাত্র। স্বার কে বা আছে হম-যাতনার পাত্র। চৌরাশি-সহস্র যম-যাতনা পরলোকে। **পুন: পুন: कत्रि जुः छ दिक्षव-निम्मरक** ॥ চল কুষ্ঠরোগি। তুমি শ্রীবাসের স্থানে। সম্বরে পড়হ গিয়া তাহার চরণে। তাঁ'র ঠাই তুমি করিয়াছ অপরাধ। নিষ্ণতি তোমার, তিঁহো করিলে প্রসাদ। काँठा कृष्ट त्य मूर्थ, त्म-हे त्म मूर्थ याय। পায়ে কাটা ফুটিলে কি কান্ধে বাহিরায়।

এই কহিলাঙ আমি নিন্তার-উপায়।
শ্রীবাস পণ্ডিত ক্ষমিলে সে দুঃধ যায়।
মহা শুদ্ধবৃদ্ধি ভিঁহো, ভাঁ'র স্থানে গেলে।
ক্ষমিবেন সর্বদোষ, নিন্তারিবে হেলে। (৪৮)

### ২৮। অন্ত কামনা পরিত্যাগ পূর্বক ভগবস্কজনের প্রভাব।

শান্তিপুর হইতে মহাপ্রভূ কুমারহট্টে শ্রীবাদের বাটাতে গেলেন এবং তথায় কয়েকদিন যাপন করি-লেন। প্রভূ একদিন শ্রীবাদকে বলিলেন "তুমি ত

(৯৮) শ্রীচৈতক্ত ভাগবত—-অস্তা। হর্ষ। অচিস্তা — অচিন্তনীয়, চিন্তাশক্তির অতীত। আর — অক্ত। চল — যাও। প্রসাদ — অমুগ্রহ। নিন্তারিবে হেলে — অনারাদে নিন্তার পাইবে। বাছির বাহিরে যাওনা, তবে কিরূপে তোমার সংসার চলে ? জ্রীবাস বলিলেন "প্রভো! যাহার আদত্তে যাহা থাকে ভাহা অবশ্রই মিলিবে।" প্রভূ বলিলেন "তুমি ভবে সম্লাস গ্রহণ কর।" শ্রীবাস উত্তর করিলেন "প্রভো! আমি তাহা পারিব না।" প্রভ বলিলেন "তুমি সন্থাসও গ্রহণ করিবে না, ভিক্ষা করিভেও কাহারও ছারে যাইবে না। কেমন করিয়া পরিবার পোষণ করিবে ? একালে ভ বাটার বাহিরে না গেলে কিছুই মিলে না।" শ্রীবাদ হাতে তিন ভালি দিয়া বলিলেন "এক, ছুই, ডিন; আপনাকে এই ভালিয়া বলিলাম।" প্রভু বলিলেন "প্রীবাদ! তোমার এই সংহতের অর্থ আমি কিছুই বুঝিতে পারিলাম না।" জীবাস বলিলেন "প্রভো! তিন উপবাসেও যদি আহার না মিলে তবে.—আপনাকে সভা সভাই বলিভেছি—আমি গলায় কলদী বান্ধিয়া গুখায় ডুবিয়া মরিৰ।" এই কথা শুনিয়া মহাপ্রভু হন্ধার করিয়া উঠিলেন ও বলিলেন "শ্রীবাস!
তোমাকে কি কথনও অন্নাভাবে উপবাস করিতে
হইবে? যদি লন্দ্রীও কদাচিৎ ভিন্দা করেন, তথাপি
তোমার কথনও অভাব কি দারিন্দ্রা হইবেনা, কারপ
যে ব্যক্তি অফ্র কামনা পরিত্যাগ করিয়া কেবল
আমারই ভন্দা করে আমি তাহার ভন্দ্য দ্রব্য মাথায়
বহিয়া তাহাকে দিয়া থাকি।"

প্রভূ বোলে "কি বলিলি পণ্ডিত ব্রীবাস।
তোর কি অন্নের তৃংধে হইব উপাস।
যদি কদাচিত বা লক্ষ্মীও ভিক্ষা করে।
তথাপি দারিস্র্য নহিব তোর ঘরে।
আপনে যে গীতাশাস্ত্রে বলিয়াহোঁ। মৃক্রি।
তাহো কি ব্রীবাস! এবে পাসরিলি তৃক্রি

'অনকাশিস্তরজো মাং যে জনা: পর্যুপাসতে। ডেষাং নিত্যাভিযুক্তানাং যোগক্ষেমং বহাম্যহম ॥' (৪৯)

বে বে জনে চিন্তে' মোরে জনন্য হইয়া।
তারে ভক্ষা দেও মৃক্রি মাথায় বহিয়া।
বেই মোর চিন্তে' নাহি যার কারো ছারে।
আপনে আসিয়া সর্বাসন্ধি মিলে তা'রে।
ধর্ম অর্থ কাম মোক—আপনে আইসে।
তথাপিহ না চায় না লয় মোর দাসে।
মহাপ্রলয়েও যা'র নাহিক বিনাশ।

অস্ত কামনা পরিত্যাপ করিয়া বাঁহারা আমাকে ধ্যান করতঃ আমাকে সর্বতোভাবে উপাসনা করেন, আমি নিয়ত মংপরায়ণ সেই সকল বাজির যোগক্ষেম (যোগ অর্থাৎ অল্লাদি অপ্রাণ্ড বস্তু আহরণ এবং ক্ষেম অর্থাৎ তাহার সংরক্ষণ) বহুন করি।

<sup>(</sup>६३) गैज-२। २२।

#### শ্রীশ্রীচৈতন্ত উপদেশ।

ষে মোহোর দাসেরও করয়ে শ্বরণ।
ভাহারেও করোঁ মুক্তি পোষণ পালন।
সেবকের দাস সে মোহোর প্রিয় বড়।
শ্বনায়াসে সে-ই সে মোহরে পায় দঢ়।
কোন্ চিস্তা মোর সেবকের 'ভক্ষ্য' করি।
মুক্তি যা'র পোষা আছোঁ। সকল উপরি।
স্বেং শ্রীনিবাস! তুমি বসি' থাক ঘরে।
শ্বাপনি আসিব সব ভোমার ছ্যারে।" (৫০)

## ২৯। কৃষ্ণ-কার্য্য ব্যতীত আর কিছুই করিও না।

রাজা প্রভাপরুস্তের প্রতি উপদেশ :— (৫-) শ্রীচৈত্ত ভাগবত—সন্তা। ৫ম। প্রভূ বোলে "কৃষ্ণ-ভক্তি হউক তোমার। কৃষ্ণ-কাহা বিনে তুমি না করিহ আর॥ নিরস্তর গিয়া কর কৃষ্ণ-সঙ্কীর্ত্তন। তোমার রক্ষিতা—বিষ্ণু-চক্র স্থদর্শন॥" (৫১)

## ৩০। মহান্তের আচরণে দোযদৃষ্টি করিতে নাই।

শ্রীমন্মহাপ্রভুর সহাধ্যায়ী নবদীপ-বাসী জনৈক আন্দণের মহাপ্রভুর প্রতি-দৃঢ় ভক্তি ছিল কিন্তু তিনি শ্রীনিত্যানন্দ-স্বরূপের শক্তি সহক্ষে সম্পূর্ণ অজ্ঞাত

এবে পাসরিলি = একণে ভুলিরা গেলি। অনস্থ ইইরা আন্য কামনা পরিত্যাগ করিরা। আপনে = এপিনা
ইইতেই। পোষ্টা = পোষক, পালিছিতা।

(১১) জীচৈতক্ত ভাগবত-অস্তা। ১ম।

ছিলেন। শ্ৰীনিভানন, মহাপ্ৰভু কৰ্ত্ত্ৰ নীলাচল হইতে জীব-উদ্ধারের জন্ম গৌড়দেশে প্রেরিত হয়েন। তিনি নানাবিধ অলহার ও বিচিত্র বসনে স্থপজ্জিত হইয়া নবছীপের মধ্যে ও অক্সাক্ত স্থানে নাম বিত-রণের জন্ম সর্বাদ। ভ্রমণ করিতেন। অবধৃতের অমুপযুক্ত তাঁহার এই বেশভ্ষা দর্শন করিয়া ঐ ব্রাহ্মণের তাঁহার প্রতি সন্দেহ জন্মে। দৈবযোগে ব্রাহ্মণ কিছুদিন পরে নীলাচলে যান; তথায় কিছুদিন অবস্থিতি করিলেন এবং প্রতিদিন মহা-প্রভুকে দর্শন করিতে আসিতেন। একদিন বান্ধণ মহাপ্রভুকে বলিলেন "প্রভো! আপনার নিকট আমার এক নিবেদন আছে। নব্দীপে শ্রীনিত্যানন্দ অবধৃতের আচার বাবহার বেশভুষাদি দেখিয়া আমি কিছুই বৃঝিতে পারি না। লোকে তাঁহাকে সন্মাসা-শ্ৰমী বলে কিন্তু তিনি সৰ্বাদাই কৰ্পুর তামুল ভক্ষণ करतन। मधामीत भक्त धाजु-खरा-न्मर्भ निरम्ध

কিন্তু ভিনি স্বৰ্গ-বৌপ্যাদি নিৰ্দ্মিত অলম্ভার সর্বদা অকে ধারণ করেন। সন্ন্যাসীর পরিধেয় গৈরিকবসন বা কৌপীনের পরিবর্জে ডিনি দিবা পট্রবন্ধ পরিধান কবেন। সন্ত্রাসীর কোনও বিলাসের দ্রব্য ব্যবহার করা নিষিদ্ধ। কিন্তু তিনি মালা চন্দ্রন ধারণ করেন। সন্ন্যাসীরা বংশদণ্ড ব্যবহার করেন কিন্তু তিনি ভাহার পরিবর্জে লৌহদত ধারণ করেন। সন্ন্যাসীর কাহা-রও আশ্রমে থাকিতে নাই, কিন্তু তিনি বর্ণাধম শৃদ্রের আশ্রেমে অফুক্ষণ কাল্যাপন করেন। তাঁহার আচার ব্যবহার শাস্ত্রসক্ত্রলিয়া আমার মনে না इ छा। इ छ। इन अपक आंगात मत्न मत्मरहत छेमग्र হইয়াছে। লোকে তাঁহাকে 'বড় লোক' বলে তথাপি তিনি স্বীয় আশ্রমোচিত আচার অবলম্বন করেন না কেন ? প্রভো। 'আমি আপনার ভূত্য' যদি আমা সম্বন্ধে আপনার এইরূপ জ্ঞান থাকে তবে ইহার মর্ম কুণাপুর্বক আমাকে বলুন"। সেই স্থক তিশালী ব্রাহ্মণ শুভক্ষণে এই প্রশ্ন করিলেন এবং তাঁহাকে মহাপ্রভূ অমায়ায় এতৎসম্বন্ধে দব তত্ত্ব বলিলেন। শ্রীগৌরাকস্থন্দর ব্রাহ্মণের বাক্য শুনিয়া হাদিয়া ভাহার এই উত্তব করিলেন:— (৫২)

"শুন বিপ্র! যদি মহা অধিকারী হয়।
তবে তান গুণদোষ কিছু না জন্মায় ॥
'ন মঘোকান্তভকানাং গুণদোষান্তবা গুণাঃ।
সাধ্নাং সমচিন্তানাং বৃদ্ধেং প্রম্পেষ্যাম্'॥
পদ্ধপত্রে কভূ যেন না লাগ্যে জল।
এই মত নিত্যানন্দ্মরূপ নিশ্মল॥
প্রমর্থে কৃষ্ণচক্র তাহান শ্রীরে।
'নিশ্চয় জানিহ বিপ্র! স্ক্দা বিহরে॥
অধিকারী বই করে তাহান আচার।
ছঃধ পায় সেই জন পাশ জন্ম তার॥

(৫২) এটিচতন্য ভাগবত---অস্তা। ৭ম। তান -- তাহার।
স্থা দোষ -- বিধি নিষেধ জনিত পুণাপাগাদি।

ক্ষত্ত বিনে অত্যে যদি করে বিষ পান।
সর্ববিষয় মরে সর্ববপুরাণ প্রমাণ॥ (৫৪)
'নৈতৎ সমাচরেজ্জাতু মনসাপি হ্নীশ্বঃ।
বিনশ্পত্যাচরশ্লোতাদ্ যথাহক্ষডোরিজং

বিষম' ॥ (৫৫)

#### (६७) छात्रवड--->> । २० । ७७ ।

বাঁহাদিপের বিষয়স্বাগ গত হইরাছে—অতএব বাঁহারা লমটিন্ত ( দকলকেই সমানভাবে দেখিতে পারেন ) অংএব বাঁহারা প্রকৃতির (প্রাকৃত বৃদ্ধির ) পর (অতীত) ঈখরকে প্রাপ্ত ইইরাছেন, আমার এই প্রকার একাত্ত-ভর্জাদেগের বিবি নিবেধ হুইতে উৎপব্ল পুণ্যপাপাদি সম্ভব নহে।

#### (ee) ভাগবত--->। ৩৩। ৩২।

গোণীদিগের সহিত শ্রীকৃঞ্জের রাসলীলাদি ও কীড়া ব কলা শ্রবণ করিয়া রাজা পরীক্ষিং শুক্দেবকে জিক্তাসং করিবেন্দ

<sup>(</sup>es) যেন-ঘেমন। তাহান-তাহার। বই - বাতাত। ,
সর্বধার - একেবারেই।

'ধর্মব্যক্তিক্রমো দৃষ্ট ঈশ্বরাণাঞ্চ সাহসম্। ক্তেজীয়সাং ন দোষায় বহেঃ সর্বভূজোযথা'॥"(৫৬)

<sup>(</sup>६७) क्रांत्रवज-३०। ७०। ७३।

<sup>(</sup> শুক্দের পরীকিংকে বলিতেছেন) 'শুক্তিমান মহন্ত্যক্তি-দিগোর বে ধর্মবিরুদ্ধ আচরণ ও সাহস দেখা বার ভার্ ভারাদিগের দোভ্রের হর না। অগ্নি বেমন পবিত্র অগবিত্র

এতেকে যে না জানিঞা নিন্দে' তান কৰ্ম।
নিজ দোষে সে-ই তঃথ পায় করা জরা।
গহিতো করয়ে যদি মহা-অধিকারী।
নিন্দার কি দায়, তাঁ'রে হাসিলেই মরি।
ভাগেবত হইতে এ সব তত্ত্ব জানি।
ভাহো যদি বৈফ্ব-গুরুর মুখে শুনি।
মহান্তের আচরণে হাসিলে যে হয়।
চিত্ত দিয়া শুন ভাগবতে যেই কয়। (৫৭)

"রাম-কৃষ্ণ গুরুর আশ্রমে থাকিয়া বিছাভ্যাস করিলেন। গুরুর নিকট হইতে বিদায় সইবার সময়ে তাঁহারা গুরুকে ব্রিজ্ঞাসা করিলেন 'প্রভো!

এইরূপ বিচার না ক্রিয়া সকল জবাই উদরসাং করেন তাহাতে তাহার দোব হর না, তেজবীদিগেরও সেইরূপ কোন কার্ব্যে বা আচরণে তাহাদিগকে দোব স্পর্শ করে না।

<sup>(</sup>६१) छोत्रवज-->। ४६।

আমরা আপনাকে কি দক্ষিণা দিব ?' এই কথা শুনিয়া গুরু তদীয় পত্নী সহ রাম-ক্লের নিকট তাঁহা-দিগের মৃত পুত্রকে পুনরায় পাইবার প্রার্থনা করি-তদনস্তর রাম-কৃষ্ণ যুমালয়ে গেলেন এবং তথা হইতে গুরু-পুত্রকে আনিয়া তাহার মাতা-পিতার নিকট দিলেন। এই পর্ম অভুত আব্যান শুনিয়া দেবকী রাস-ক্ষেত্র নিকট ভাঁচার মৃত ছয় পুত্রকে চাহিলেন। তাঁহারা জননীর কথা ভনিয়া মহারাজ বলীর ভবনে চলিয়া গেলেন। বলী श्रीष ইষ্টদেবের দর্শন পাইয়া অত্যন্ত আনন্দিত হইলেন এবং ক্লফেব পাদ-পদ্ম ধরিয়া বহু ছাতি করিলেন। তিনি যেন প্রেমানক্ষিয়া মাঝে মগ্ন হইলেন। ্ৰীকৃষ্ণ বলিলেন 'মহারাজ। আমি বে জন্ম আপনার নিকট আদিয়াছি তাহা বলিতেছি। পাপী কংস আমার জননীর চয় পুত্র বধ করিয়াচে এবং সেই পাপেই সে মরিয়াছে। দেবকী দেবী নিরুষ্ধ পুত্রশোক স্মরণ করিয়া ক্রন্দন করেন। গেই ছয় জন আপনার নিকট আছে। জননীর সম্ভোষার্থে তাহা-দিগকে জননীর নিকট লইয়া যাইব। ইহারা ব্রহ্মার পৌত্র ( সিদ্ধ দেবগণ )। ইহাদিগের ছঃখের কারণ বলিতেছি। ব্রহ্মার পুত্র প্রজাপতি মরীচির ঔরদে এই ছয় পুত্র জন্ম গ্রহণ করে। দৈবক্রমে ব্রহ্মা কামাস্ক হইয়া লব্দা ত্যাগপূর্বক তাঁহার স্বীয় কলার প্রতি লোভ করিলেন। তাহা দেখিয়া এই ছয় জন হাস্ত করে। সেই দোষে ইহারা তৎকণাৎ অধ:পতিত হইল। মহাস্কের কর্ম্মেতে উপহাস করায় উহার। অস্থরখোনিতে গর্দ্তবাদ প্রাপ্ত হইল। দমগ্র জগতের. জোহকারী হিরণাকশিপুর ঘরে উহারা জন্মগ্রহণ করিল। ভথায়ও ইক্সের বজাঘাতে অতীব তুঃখ-যমণা পাইয়া উহারা দেহত্যাগ করিল। তদনস্তর যোগমায়া কণ্ডক দেবকীর গর্জে এই ছয় জন সঞ্চারিত হয়। ব্রহ্মাকে দেখিয়া হাস্ত করার পাপের ফলে উহার।

সে ক্রেও অশেষ তুংধ পাইল। উহারা কংসের ভাগিনেয় হইয়াও তাঁহার হতে পঞ্চত্ব প্রাপ্ত হইল। জননী দেবকী এ সব গুপ্ত রহস্ত জানেন না এবং একারণ উহাদিগকে স্বীয় পুত্র মনে করিয়া ক্রন্দন করেন। জননীকে এই ছয় পুত্র দান করিব বলিয়া আপনার নিকট আদিলাম। উহারা দেবকীর স্তন্নপানে পাপ হইতে মুক্ত হইবে।

প্রভূবোলে 'শুন শুন বলি মহাশয়।
বৈষ্ণবের কর্মোতে হাসিলে হেন হয় ॥
সিদ্ধ-সবো পাইলেন এতেক যাতনা।
অসিদ্ধ-জনের ত্রংথ কি কহিব সীমা॥
যে তৃত্বভি-জন বৈষ্ণবের নিন্দা করে।
জন্ম জন্ম নিরবধি সে-ই ত্রংথ মরে॥
শুন বলি। এই শিক্ষা করাই তোমারে।
কছু জানি' নিন্দা হাস্থা কর বৈষ্ণবেরে॥

মোর পূজা মোর নামগ্রহণ যে করে। মোর ভক্ত নিলে, যদি, তারো বিশ্ব ধরে। মোর ভক্তপ্রতি প্রেমভক্তি করে যে। নিঃসংশয় নিঃসংশয় মোরে পায় সে॥" (৫৭ক)

'দিদ্ধিৰ্ভৰতি বা নেতি সংশলোহচ্যুত দেবিনাম্। নিঃসংশদ্বস্তু তম্ভকুপরিচৰ্য্যারতাত্মনাম্' ॥ (৫৮)

মোর ভক্ত না পৃক্তে, মোহোরে পৃক্তে মাতা। দে দান্তিক নহে মোর প্রদাদের পাতা।

<sup>(</sup>৫৭ক) কভু জানি -- যদি কথনও। তারো বিদ্ন ধরে -- ঠাহারও বিদ্ন ঘটে।

<sup>(</sup>৯৮) ভগবান অচ্যতের দেবকদিগের সিদ্ধিলাভ ২ইতেও পারে কি না হইতেও পারে কিন্তু তাঁহার ভক্তের পরিচ্যারত । ব্যক্তিদিগের সিদ্ধিলাভ অবশ্রতাবা। (বরাহ পুরাণ)

'অভ্যৰ্ক্ত যিখা গোবিন্দং তদীয়া নাৰ্ক্ত যন্তি বে। ন তে বিষ্ণুপ্ৰসাদক ভাজনং দাভিকা জনাং'।(৫৯) 'তুমি বলি! মোর প্ৰিয় সেবক সৰ্ববিধা। অভএব ভোমারে কহিলু'গোপ্য-কথা।'

"শ্রীকৃষ্ণের এই শিক্ষা-বচন শুনিয়া বলী মহারাজ্ব আত্যন্ত আনন্দিত হইগা সেই ছয় শিশুকে শ্রীকৃষ্ণের সমীপে আনমন করিলেন। তদনস্তর রাম-কৃষ্ণ ইইাদিগকে আনিয়া জননীকে দিলেন। দেবকী তাঁহাদিগকে দেখিয়া হর্ষযুক্তা হইলেন এবং সেহে তাঁহাদিগকে জন দিলেন। ঈশবের অবশেষ-জন পান করা মাত্র ইইাদের দিব্যঞ্জান হইল। ইইারা সকলে দেওবং হইয়া শ্রীকৃষ্ণ-চরণে পড়িলেন। তথন শ্রীকৃষ্ণ

<sup>(</sup>৫৯) বাঁহারা শ্রীগোবিন্দের অর্চনা করির। তাঁহার ভক্তদিশের অর্চনা করেন না তাঁহারা শ্রীবিফুর অনুগ্রহ পাত্র নহেন। তাঁহারা দাভিক। (শ্রীহরিভক্তিমধোনয়)

ইহাদের প্রতি কুপাদৃষ্টি করিলেন এবং সদয় হইয়া ইহাদিগকে এই শিক্ষা দিলেন:—

'চল চল দেবগণ! যাহ নিজ-বাস।
সহাক্তেরে আর পাছে কর' উপহাস।
ঈশবের শক্তি ব্রহ্মা—ঈশব সমান।
মন্দ কর্ম করিলেও মন্দ নহে তান।
ভাহানে হাসিয়া এড পাইলে যাডনা।
তেন বৃদ্ধি আর না করিছ কামনা।
ব্রহ্মাস্থানে যাই' মাগি' লহ অপরাধ।
ভবে সভে চিত্তে পুন পাইবে প্রসাদ'। (৬০)
"এই দেবগণ ঈশবেব আহ্বা ক্ষরিয়া তাহা প্

"এই দেবগণ ঈশবের থাজা শুনিয়া তাহা পরম আদরে গ্রহণ করিলেন এবং পিতা মাতার ও রাম-রুফের চরণে প্রণতিপূর্বক নিঞ্চ খানে 'প্রস্থান

(৬•) মন্দ নহে তান = তাঁহার পক্ষে মন্দ কার্ব্য নহে। প্রদায় = প্রদাদ। মাগি' লহ অপরাধ = অপরাধের জন্য ক্ষমা মাগিরা লও। कत्रित्नन।

"বিপ্র! তোমাকে আমি এই ভাগবন্ত-কথা বলিলাম। তুমি সর্বভাষে শ্রীনিভাানন্দের প্রতি সংশয় ভাগি কর। ইনি পরম অধিকারী। অল্ল ভাগ্যে ইইাকে জানা যায় না। পতিভের জাণের জন্ম ইইার অবভার। ইহা হইতে সর্বজীব উদ্ধার পাইবে। ইহাঁর আচার ব্যবহার বিধি-নিবেধের অভীত। ইহাঁকে বুঝবার শক্তি কাহার আছে? যে না বুঝিয়া ইহাঁর অগাধ চরিত্রের নিন্দা করে সে বিফু ভক্তি পাইয়াও ভাহাতে বঞ্চিত হয়।"

শ্রীবৃন্দাবন দাস ঠাকুর বলিতেছেন:

বিকৃতত্ব যেন অবিজ্ঞাত বেদ-বাণী।

এই মত বৈফবেরে। তত্ব নাহি জানি।

সিদ্ধ বৈফবের অতি বিবম ব্যভার।

না বৃথি' নিন্দিয়া মরে সকল সংসার।

সিদ্ধ বৈফবের যেন বিবম ব্যভার।

সাকাতে দেখহ ভাগবত-কথা-সার।

## ৩১। তুলদীর প্রতি ভক্তি।

মহাপ্রভুর নীলাচল বাসকালে তাঁহার আশ্রমে একটা ক্ষুদ্র ভাতে তুলাঁগারক্ষ থাকিত। তিনি সর্বাদা উহা দেখিতেন। যথন সংখ্যা-নাম গ্রহণ করিতে করিতে তিনি পথে চলিতেন তথন তাঁহার

অত্যে একজন তুলসী-ভাগু লইরা চলিতেন। প্রভূ তুলসী দেখিতে দেখিতে পথে চলিতেন এবং ঐ সময়ে তাঁহার স্বাক দিক্ত করিয়া আনন্ধারা প্রবা-হিত হইত। সংখ্যা-নাম লইতে লইতে পথে চলিবার সময়ে যদি প্রভূ কোনও স্থানে বিদ্তেন.

'অবোধ অগম্য অধিকারীর বাভাব'।
ইহা বই সিদ্ধান্ত না দেখি কিছু আর ।
মূলে কৃষ্ণ প্রবেশিরা ভ্গু-হৃদয়েতে।
করাইলা, ভক্তির মহিমা প্রকাশিতে ।
জ্ঞানপুকা ভ্গুর এ কর্মা কভু নয়।
কৃষ্ণ বাঢ়ারেন অধিকারি-ভক্ত-জয়।
বিরিক্ষি শব্দর বাঢ়াইতে কৃষ্ণজয়।
ভ্গুনের হইলা কুদ্ধ দেখাইয়া ভয়।
ভক্তসব বেন গায় নিতা কৃষ্ণজয়।
কৃষ্ণ বাঢ়ারেন ভক্তজয় অতিশয়।
অধিকারী বৈষ্ণবের না বুনি' ব্যভার।
বে জন নিন্দরে, ডা'র নাহিক নিতার।

ভাহা হইলে তাঁহার সমুগে তুলদী-ভাগু রাপা হইত। প্রভূ তুলদীকে দেখিতেন আর সংখ্যা-নাম লইতেন। ঐ স্থানে সংখ্যানাম সম্পূর্ণ করিয়া প্রভূ পুনরায় তুলদী দেখিতে দেখিতে পথে চলিতেন।

অধম জনের যে আচার যেন ধর্ম।
অধিকারী বৈঞ্চবেও করে নেই কর্ম।
কৃষ-কূপারে দে ইহা জানিবারে পারে।
এ সন সন্ধটে কেহো মরে' কেহ তরে'।
নবে ইথে দেখি এক মহাপ্রতিকার।
নভারে করিব শুতি বিনয়-ব্যভার।
অজ্ঞ হই' লইবেক কৃষ্ণের শরণ।
সাবধানে ভানিবেক মহাভ-বচন।
তবে কৃষ্ণ তা'রে দেন হেন দিব্য মতি।
স্বর্গ বিভার পায়, না ঠেকরে কতি।
(প্রীচেতন্য ভাগবত—অন্ত্য । ১১শ)
বেল-যেমন। ইথে-ইহাতে।

তুলদী না দেখিয়া তিনি এক মৃত্ঠিও থাকিতে পারি-তেন না।

প্রভূ বোলে "মৃঞি তুলসীরে না দেখিলে। ভাল নাহি বাগোঁ। যেন মংস্থা বিনে জলে॥" (৬১)

### ৩২। 'লক্ষেশ্বর' কাহাকে বলে ?

নীলাচলে শ্রীমন্মমহাপ্রভুকে যদি কে ছিকানিমন্ত্রণ করিতে আদেন তবে তাঁহাকে প্রভু বলেন
"তুমি আগে যাইয়া লক্ষেশ্বর হও, শেষে আমাকে
নিমন্ত্রণ করিও। যিনি লক্ষেশ্বর আমি তাঁহারই ভিকা

<sup>(</sup>७১) শ্রীচৈতনা ভাগৰত—অস্তা। >ম। ভাল নাহি বাদে"। — আমি ভালবাসি না, আমার ভাল লাগে না।

গ্রহণ করি"। একদা এক ব্রাহ্মণ প্রভুকে নিমন্ত্রণ ৰবিতে আদিলে প্ৰভ তাঁহাকে ঐরপ বলিলেন। বিপ্র উত্তর করিলেন "গোঁদাই ৷ লক্ষের কথা কি বলেন ? আমার সহস্র মুদ্রাই নাই। যদি আপনি আমার গৃহে ভিক্ষা না করেন তবে উহাপুড়িয়া ছারখার হইয়া যাউক।" প্রভু বলিলেন "বিপ্র! আমি 'লক্ষেশ্বর' কাহাকে বলি তাহা কি তুমি জান ? যিনি প্রতিদিন লক্ষ নাম গ্রহণ করেন আমি তাঁহা-কেই লক্ষেশ্বর বলি। আমি এইরূপ ব্যক্তির গৃহ ব্যতীত অন্ত কোথায়ও ভিক্ষা গ্রহণ করি না"। প্রভুর এই রূপা-বাকা শুনিয়া আহ্মণ মহানন্দ লাভ করিলেন এবং বলিলেন "প্রভো! আমি এখন হইতে প্রতিদিন লক্ষ নাম লইব। আপনি কুপাপুর্বক আমার গুছে ভিক্ষা গ্রহণ করুন। আমাদিগের মহাভাগ্য যে আপনি আমাদিগকে এইরপ শিক্ষা দান করিলেন।" ঐ দিন হইতে সেই বিপ্র তাঁহার সঞ্চীগণ সহ

### ঐঐতৈত্য উপদেশ

> . .

প্রতিদিন লক্ষ নাম প্রভুর ভিক্ষার কারণে লইতে আরম্ভ করিলেন। (৬২)

# ৩৩। নিতা কুশল—মৃঙ্গল কাহার ?

প্রভূ বোলে "যে জনের কৃষ্ণভক্তি আছে। কুশল মন্থল তা'র নিত্য থাকে কাছে।" (৬৩)

(৬২) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—অন্ত্য: ১০ম। (৬৩) শ্রীচৈতন্য ভাগবত—অন্ত্য: ১০ম।

শ্রীবন্দাবন দাস ঠাকুর বলিভেছেন :—

"ভক্তিযোগ থাকে তবে সকল কুণল। ভক্তি বিনে রাজ। হইলেও অমঙ্গল। ধন জন ভোগ যা'র আছরে সকল। ভক্তি যা'র নাহি' তা'র সক্র' অমঙ্গল।

# ৩৪। ভক্তিও জ্ঞান—এই তুইএর মধ্যে বড় কি ?

একদিন মহাপ্রভু স্বীয় গুরু শ্রীকেশব ভারতীকে জিজাসা করিলেন "জ্ঞান ও ভক্তির মধ্যে বড় কে ? গোলাঞি ! ইহা বিচার করিয়া দৃঢ় ভাবে আমাকে বলুন।" ভারতী কিছুক্ষণ মনে বিচার করিয়া বলিলেন "আমি মনে মনে উভয় ভব্বই বিচার করিয়া দেখিলাম, ভক্তিই শ্রেষ্ঠ।" প্রভু বলিলেন "জ্ঞান হইতে ভক্তি বড় কেন ? সন্ন্যাসীরা জ্ঞানকেই ফ বড় বলেন।"

অন্ত-ৰাছ নাহি যার দরিত্রের অন্ত । বিক্তুন্তি: শাকিলে সে-ই সে ধনবন্ত । ভিক্লা-নিমন্ত্রণ-ছলে অভু সভা' হানে। ৰাক্ত করি' ইহা কহিলাছেন আপনে।"

ভারতী বলিলেন "সন্মাণীরা বিচার না ব্রিয়া মহাজন-পথেই সকলে গমন করেন। বেদে শাস্ত্রে মহাজন-পথে গমনের যে উপদেশ দেন তাহা ত্যাগ করিয়া অবোধ ব্যক্তি অন্ত পথে যায়। ত্রন্ধা, শিব, नांत्रम, श्रद्धाम, वााम, एक, मनक, मनाजन, मनन, সনৎকুমার, যুধিষ্টিরাদি পঞ্চ ভ্রাতা, প্রিয়বত, পুঞ্ ঞ্ব. অক্রুর, উদ্ধবাদি মহাজনেরা ঈশ্বর-চরণে ভক্তি মাগিয়া থাকেন। জ্ঞান বড় হইলে ইহারা ভক্তি ভিক্ষা করেন কেন ? এই পব মহাজন কি বিনা বিচারে মুক্তি (জ্ঞানের উদ্দেশ্য ও ফল) ছাড়িয়া অফুক্ষণ ভাক্ত ভিক্ষা করেন। ইহা পুরাণ হইতেই প্রমাণিত হইতেছে। ত্রন্ধা ঈশ্বরের নিকট কি বর প্রার্থনা করেন ? ব্রহ্মা ভগবানকে বলিভেছেন 'যেহেতু আপনাতে ভক্তি বিনা আপনার তত্ত্ব জানা যায় না, হে প্রভো! আমি এই প্রার্থনা করি যে আমার এই জন্মে কি অন্ত কোন জন্মে কিয়া পশু পক্ষী প্রভৃতি নিকৃষ্ট জন্মে, আপনার ভক্তদিগের মধ্যে একজন ভক্ত হইয়া আপনার পাদপদ্মের সেবা করিতে পারি যেন আমার এইরূপ দৌভাগ্যের উদয় হয়'। (৬৪)

"কিবা অক্ষন্ধনা, কিবা হউ' যথা তথা।
দাস হই' যেন তোমা' সেবিয়ে সকথা।
এই মত যত মহাজন-সম্প্রদায়।
সভেই সকল ছাড়ি' ভক্তি মাত্র চায়।
"প্রহলাদ ভগবানকে বলিতেছেন 'নাথ'! সহস্র সহস্র যোনির মধ্যে আমি যে যে যোনিতেই ভ্রমণ
করি না কেন, হে অচ্যত! সেই গেই যোনিতে যেন

<sup>(</sup>৬৪) "তদন্ত মে নাধ ! স ভ্রিভাগো ভবেহত বান্যত তুবা তিরশ্চাম । যেনাহমেকোহপি ভবজ্জনানাং ভূড়া নিবেবে তব পাদপলবম্ ॥" (ভাগবত---> । ১৪। ৩০)

আপনার প্রতি আমার সর্বাদা চ্যুতি-রহিত উক্তি থাকে'। (৬৫)

"নন্দ প্রভৃতি গোপগণ উদ্ধবকে বলিতেছেন 'আমাদের মনোবৃত্তিসকল কৃষ্ণপাদ-পদ্মকে আশ্রম করুক, বাক্যসমূহ শ্রীকুঞ্জের নাম-কীর্ত্তনেই নিযুক্ত থাকুক এবং দেহ কুষ্ণের বন্দনাকার্য্যেই নিযুক্ত থাকুক। আমরা যে কোন যোনিতেই জন্মগ্রহণ করি না কেন, ঈশবেচ্ছায় মঞ্চল আচরণ ও দানাদি বারা যেন আমরা শ্রীকুষ্ণেই অমুরক্ত হই'। (৬৬)

(৩৫) "নাধ! বোনিসহস্রেছ্ বেছ্ বেছ্ বেজামাহন্। তেছ্ তেৰচাতা ভক্তিরচাতার সদা ছলি।" (বিফুপুরাণ—১ । ২০ । ১৮ )

(৯৬) "মনসো বৃত্তরো নঃ স্থাঃ কৃষ্ণপাঁদামুজাগ্রয়ঃ।
বাচোহভিধায়িনী নীমাং কারত্তং প্রস্থণাদ্দিবু।
কন্তভিগ্রামানাণানাং যত্র কাপীখরেচ্ছরা।
সঙ্গলাচরিতৈদানৈ রতিনঃ কৃষ্ণ ঈশবরে।"
(ভাগবত--->০। ৪৭। ৬৬ ও ৬৭)

''অত এব সর্বমতে ভক্তি সে প্রধান। মহাজন পথ সর্বা শান্ত্রের প্রমাণ ॥"

শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীভারতীর মৃথে 'ভক্তি বড়' এই কথা শ্রবণপূর্বক 'হরি' বলিয়া পূর্ণ স্থথে গজ্জিয়া উঠিলেন, এবং বলিলেন "আমি আরও কতিপয় দিবস পৃথিবীতে থাকিলাম। আপনাকে আমি সত্যু সত্যুই বলিভেছি যে বদি আপনি 'জ্ঞান বড়' বলিভেন তাহা হইলে আমি আজি সম্প্রন্তলে জীবন-বিসর্জ্জন করিতাম। প্রভূ সন্তুইচিত্তে স্বীয় গুরু ভারতীর চরণ ধরিলেন এবং ভারতী মহোদয় প্রীতমনে প্রভূকেনমস্কার করিলেন। (৬৭)

(৬৭) শ্রীমন্মহাপ্রভু জগন্তুর । তাঁহার আবার শুরু কৈ হইতে পারে ? কেবলমাত্র লোকশিক্ষার জন্ম তিনি সন্ন্যাদ গ্রহণের সময়ে শ্রীকেশব ভারতার নিকট শিশুত্ব গ্রহণ করেন কিন্তু ভারতী ঠাকুর যে মন্ত্র প্রভুকে শিখান তাহা প্রভু নিজেই ভারতীর "কানে কানে" বলিয়া দিলেন । প্রকারান্তরে তিনিই

#### ১০৬ - শ্রীশ্রীটেউন্স-উপদেশ।

প্রভূ বোলে যা'র মূধে নাহি ভক্তি-কথা। তপ-শিধা-স্ত্র-ভ্যাগ তা'র সব বৃথা"। (৬৮)

৩৫। দীক্ষা-গুরু জীবিত থাকা কালে মন্ত্র বিশ্বৃত হইলে, অন্তের নিকট মন্ত্র-গ্রহণ নিষেধ।

শীগদাধর পণ্ডিত শ্রীপুণ্ডরীক বিদ্যানিধির মন্ধ্রশিষ্য। শ্রমন্মনহাপ্রভ্র সংক্ষে শ্রীমদাধর নীলাচলে
ভারতীর ছক্ষ হইলেন। মহাপ্রভ্রম প্রকৃত তত্ত্ব ভারতী জ্ঞাত
ছিলেন, ভারতী মনে মনে প্রভূবে তাঁহার নিজের গুক্ত ব্লিয়া
মনে করিতেন। এই জন্ত প্রভূবে নাজার চরণে অভিবাদন করিলেন, তথন তিনি প্রভূবে নাজার করিলেন।
(৬৮) শ্রীচৈতন্ত ভাগবত—মন্ত্রা। ১০ম।
শিধা-স্ত্র-ত্যাগ স্মন্ন্যাদ গ্রহণ।

গমন করেন এবং ক্ষেত্র-সন্নাস গ্রহণপূর্কাক তথায় বাস করেন। একদিন গ্রীগদাধর মহাপ্রভূকে বলি-লেন "প্রভু! আমি যেদিন ইষ্টমন্ত্র অপর এক বাক্তির নিকট বাক্ত করিয়াছি সেই দিন ইই ডেই উগ প্রায় বিশ্বত হইয়াছি। দেই মন্ত্র আপনি আমাকে শিখাইয়া দিউন। আপনি এইরপ করিলে আমার মন প্রদল্ল হইবে।" প্রভু বলিলেন "গদাধর! তোমার গুরু বিভানিধি ত জীবিত আছেন। দীকা-গুৰু বৰ্ত্তমান থাকিতে মন্ত্ৰ বিশ্বত হইলে অন্ত কাহা-রও নিকট মন্ত্রগ্রহণ করিতে নাই। অন্ত ব্যক্তির নিকট মন্ত্রগ্রহণ করিলে গুরু-স্থানে অপরাধ করা হয়।" গদাধর বলিলেন <sup>শ</sup>শুরুদেব ত এখানে বর্ত্তমান নছেন। প্রভু বলিলেন "গদাধর! ভগবান তোমার গুরুদৈবকে এছানে সত্তরই আনিতেছেন। দিন-দশের মধ্যেই তুমি তাঁহাকে এথানে দেখিতে পাইবে। আমি বেশ বুঝিতেছি, তুমি তাঁহাকে আকর্ষণ করিয়া এখানে আনিভেচ্।" এইরপ কথোপকগনের অল্প কয়েকদিন পরেই পুগুরীক বিভানিদি নীলাচলে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। (৬৯)

## ৩৬। পরাত্মনিষ্ঠা।

কাটোয়ানগরে শ্রীকেশব ভারতীর নিকট সন্ন্যাস গ্রহণ করিয়া শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীবৃন্দাবন ঘাইবার উদ্দেশ্যে তিন দিবদ রাঢ় দেশে অমণ করিতেচেন এবং ভাবাবিষ্ট হইয়া ভাগবতের এই স্লোক পড়িতে-ছেন:—

- (७৯) এটিচতম্য ভাগবত--- অস্তা। ১১শ।
- (**१०) ঐ**চৈতন্ত চরিতারত—মধ্য। ৩য়।

" 'এতাং সমাহায় প্রাত্মনিষ্ঠা
মধ্যাদিতাং পূর্বতিমর্হস্তিঃ।
অহন্তরিষ্ঠান্য ত্রঞ্পারং
তমো মুকুলাং দ্রিনিবেবদৈর ॥' (৭১)
প্রাত্ম কহে 'সাধু এই ভিক্ষুক বচন।
মুকুল-দেবন-অত কৈল নির্দ্ধারণ।
প্রাত্মনিষ্ঠা এই সার বেশ-ধারণ।
মুকুল-দেবায় হয় সংসার-ভারণ ॥" (৭২)

<sup>(</sup>৭১) অবস্তীনগরের ভিন্দুকের প্গডোজি ঐকুষ্ণ উদ্ধবকে বলিতেছেন—স্থামি পূর্বতম মহাস্থাগণের অবলম্বিত এই পরাক্ষনিঙা ব্রেন্ধনিঙা) আশ্রয় করিরা মুকুন্দের চর্ব সেবা দ্বারা তুক্তর সংসার-সাগর উত্তীর্ণ হইব।

<sup>(</sup>৭২) পরাস্থানিষ্ঠা এই বেশ ধারণ = পরায়নিষ্ঠা বা ব্রজনিষ্ঠাক্সণ বেশ ধারণই—নকল ধল্মের সার।" পাঠান্তর—'পরাস্থানিষ্ঠা মাত্র বেশধারণ।' এছলে 'বেশ' = আবেশ কর্থাৎ আ্বারা।

# ৩৭। বাস্থদেব সার্ব্বভৌমের প্রতি তত্ত্বোপদেশ। (৭৩)

মহাপ্রভু সম্নাসগ্রহণ করিয়া নীলাচলে যাইয়া রাস করিতে লাগিলেন। একদিন তিনি বাস্থদেব

"পর (শুদ্ধ) বে আ্যা (জীব) তাহার নিষ্ঠা। আ্যান্সা ব্রন্মের অংশ স্বতরাং দেহাদ্যতিরিক্ত, অতএব তাহার স্থ দ্র:খ নাই। এইরূপ বিচারিত লক্ষণ স্বরূপ বে আত্মা তাহাতে আমার আহা মাত্র, কিন্তু মুকুন্দ সেবার সংসার তরিব। আত্মতব্জানে সংসার তরে না কেবল শ্রীকৃষ ্চরণ সেবনেই সংসার তরে।"

(औरेठ-ठ-मधा। ७३। শ্ৰীবিশ্বনাথ চক্ৰবৰ্ত্তী ও মাথনলাল কুত দীৰা ৷

<sup>(</sup>१७) ঐটিচত ছ চরিতামৃত-মধ্য। । । । । সূত্র="শ্রীবেদব্যাস কৃত ব্রহ্মসূত্র ৰ। বেদান্তসূত্ৰ।"

সার্কভৌমের সহিত শ্রীশ্রীজন্মাথদেব দর্শন করিলেন
এবং তথা হইতে সার্কভৌমের আশ্রমে আসিলেন।
মহাপ্রভৃকে আসন দিয়া সার্কভৌম বসিলেন এবং
শিশুগণকে বেদান্ত পড়াইতে আরম্ভ করিলেন।
সার্কভৌম স্নেহ ও ভক্তি সহকারে মহাপ্রভৃকে বলিলেন "বেদান্ত শ্রবণ কর্মন।" মহাপ্রভৃ বলিলেন
"আমার প্রতি আপনার অমুগ্রহ আছে।
আপনি আমাকে যে উপদেশ দিবেন তাহাই আমার
পালন করা কর্ত্বব্য"। ক্রমান্থরে সাত দিন মহাপ্রভৃ
সার্কভৌমের নিকট বেদান্ধব্যাখ্যা শ্রবণ করিলেন।

মুখ্যার্থ — "শব্দোচ্চারণের প্রথমেই যে অর্থ বোধ হর সেইটী তাহার মুখ্য অর্থ, বেমন 'গঙ্গা' শব্দের অর্থ--জল-প্রবাহময়।"

> ( শ্রীচৈ-চ-মধ্য। ৬৪। শ্রীবিখনাথ চক্রবর্তী ও মাথনলাল কৃত টীকা)

সার্বভৌম শহরাচার্বোর ভাস্তুমতে ব্যাপ্যা করেন।
অন্তম দিবদে সার্বভৌম মহাপ্রভুকে জিজ্ঞাসা করিলেন "আপনি সাত দিন ধরিয়া বেদাস্ত শ্রবণ
করিলেন কিন্তু ভালমন্দ কিছুই বলিলেন না।
আপনি বেদান্ত ব্যাপ্যা বুরোন কি না বুরোন কিছুই
বলেন না এবং আমিও তাহা জানিতে পারিলাম
না।" প্রভু বলিলেন "আমি মুর্থ। আমার বেদাস্ত
অধ্যয়ণ নাই। আমি আপানার আজ্ঞায় উহা শ্রবণ
করিয়া থাকি। বেদাস্ত শ্রবণ সন্ন্যাসীর ধর্ম

"সর্ক বেদস্তে করে কৃষ্ণের অভিধান।
ম্থাবৃত্তি ছাড়ি কৈল লক্ষণা ব্যাখ্যান।
বতঃ প্রমাণ বেদ প্রমাণ শিরোমণি।
লক্ষণা করিলে বতঃপ্রমাণতা হানি।
এই মত প্রতিস্ত্রের সহজার্থ ছাড়িরা।
গৌণার্থ ব্যাখ্যা করে সব কলনা করিয়া।"
-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

বলিয়াই উহা শ্রাবণ করি। কিন্তু আপনি বেদান্ত-প্রের যে অর্থ করেন তাহা আমি ব্ঝিতে পারি না।" সার্বভৌম বলিলেন 'বৃঝি না এমন যা'র জ্ঞান' বৃঝি-বার জন্ম তাহার জিল্পানা করা কর্তব্য। আপনি আমার ব্যথ্যা শুনিয়া নীরবে বসিয়া থাকেন। আপ-নার মনে কি আছে কিছুই ব্ঝি না।"

প্রভূ উত্তর করিলেন "স্ত্তের অর্থ আমি বেশ বৃঝি কিন্তু আপনার ব্যাখ্যা শুনিয়া আমার মন বিকল হইতেছে। স্ত্তের অর্থ যাহা দারা প্রকাশিত হয় তাহাকেই ভাস্তা বলে। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই যে আপনি স্ত্তের যে ভাস্তা করিতেছেন তাহাতে স্ত্তের অর্থ প্রকাশিত না হইয়া আচ্ছুর হইতেছে। স্তত্তের মৃথ্য অর্থ ব্যাখ্যা না করিয়া আপনি শহরভাস্তাহায়ী কল্পিভার্থ দারা তাহা আচ্ছাদন করিলেন। উপনিষদ্দমূহে যে মৃথ্য অর্থ আছে ব্যাগদেব তাহার ক্বত স্ত্তে (বেদাস্কস্ত্রে) ঠিক তাহাই প্রকাশ করিয়াছেন। কিন্তু আপনি সেই স্ত্রের মৃখ্যার্থ ছাড়িয়া গৌণার্থ কল্পনা করিতেছেন। আপনি শব্দের অভিধান সম্মত প্রসিদ্ধার্থ ছাড়িয়া দিয়া উহার লক্ষণা করিতেছেন ( অর্থাৎ কল্পনা দারা শব্দের উপর গৌণার্থ আরোপ করিতেছেন।)

"স্থৃতি প্রভৃতি দকল শান্তপ্রমাণের মধ্যে শ্রুতি প্রমাণই দর্বশ্রেষ্ঠ। শ্রুতি ব্যতিরিক্ত অক্যান্ত শান্তে শ্রুতি-প্রমণান্ত্রমান যে মুখ্যার্থ কহে দেইটাও প্রমাণ। দৃষ্টান্তবন্ধ দেখুন, যদিও জীবের অন্থি ও বিষ্ঠা উভয়ই অপবিত্র, কিন্তু শ্রুতিবাক্যান্ত্রদারে অন্থি (শন্ত্র) ও বিষ্ঠা (গোময়) মহা পবিত্র বস্তু। বেদ (শ্রুতি) যে দত্য ভত্ত প্রকাশ করিতেছেন তাহা স্বভঃপ্রমাণ অর্থাৎ তাহা অন্ত কোন প্রমাণের অপেক্ষা করে না। শ্রুতি যাহা বলেন তাহাই সত্য। বেদ অর্থাৎ শ্রুতিবাক্যের লক্ষণা করিতে গেলে (অর্থাৎ লক্ষণান্ত্রপ্রমাণ্য প্রমাণের অপেক্ষা করেলে) তাহার স্বভঃপ্রামাণ্য

#### नहें हर।

"যেমন স্থ্য কিরণ প্রকাশিত ২ইতে অন্ত বস্তুর সহায়তা আবশ্যক হয় না, সেইরূপ ব্যাসস্ত্রের অর্থ অত্যুক্তল ও স্বয়মপ্রকাশ। ঐ স্তর্কিরণকে মায়া-বাদিগণ নিজ কৃত গৌণার্থস্চক ভায়ারূপ মেঘ্বারা আচ্চাদন ক্রিয়াছেন।

#### ত্রক্ষের স্বরূপ।

"বেদ ও পুরাণ যে ব্রদ্ধকে নিরূপণ করিয়াছেন সেই ব্রহ্ম বৃহদ্বস্ত । \* সমুক্ত আবাশাদি বস্তু যদিও

> \*বৃহষণ্ড ব্ৰহ্ম কহি শ্ৰীভগবান। বড়বিধৈৰ্য্যপূৰ্ব পরতত্ত্বধাম। স্বৰূপ ঐখৰ্য্য তাঁর নাহি মায়াগন। সকল বেদেব হয় ভগবান সে সম্বন্ধ।

বুহৎ কিন্তু তাহারা প্রাকৃত অর্থাৎ জড়। ব্রহ্ম অপ্রা-कुछ এবং ঈশব-नक्ष्वपृक्त व्यर्थार जिनि मर्दियधा-পরিপূর্ণ স্বয়ং ভগবান। ব্রহ্ম শব্দের মুখ্যার্থ এই যে তিনি সর্বব্যাপক কিন্তু দাকার স্বয়ং ভগবান। বাাস-স্তুত্তের মুখ্যার্থ সাকার (স্বিশেষ) ব্রহ্মকে ষ্মাপনি নিরাকার (নিবিরশেষ) বলিয়া ব্যাখ্যা করিতেচেন। যে যে শ্রুতি ব্রন্ধের নির্কিশেষ অর্থাৎ রূপ-গুণাদি শৃত্য নিরাকার ভাব (সত্ব) প্রকাশ করিয়াছেন, সেই সেই শ্রুতিই আবার ব্রহ্মের সবি-শেষ অর্থাৎ নাম গুণ-লীলাদিবিশিষ্ট সাকার ভাব প্রতিপাদন করিয়াছেন। 'ত্রন্মের 'নিবিবশেষ' ও ''স্বিশেষ' এই ছুইটা গুণ লইয়া বিচার ক্রিলে দেখা

> ষ্ঠারে নিবিংশেষ কহি চিচ্ছক্তি না মানি। অর্দ্ধ স্বরূপ না মানিলে পূর্ণতা হয় হানি। ( শ্রীচৈ-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

যায় 'সবিশেষ' গুণই প্রবল। শ্যে সকল শ্রুতি ব্রহ্মকে নির্কিশেষ বলিয়াছেন, তাঁহারা কেবলমাত্র ব্রহ্মের প্রাকৃত অর্থাৎ জড় বা ভৌতিক ভাব খণ্ডন করিয়া ব্রহ্মের অপ্রাকৃত বা চিন্ময় ভাব স্থাপন করিয়াছেন।

শ্রেক্ষ হইতে বিশ্বের উৎপত্তি হয়, ব্রক্ষে বিশ্ব
অবস্থিতি করে এবং ব্রক্ষেই বিশ্ব লয়প্রাপ্ত হয়।
অপাদান, করণ ও অধিকরণ, এই তিন কারকের
চিহ্ন ঘারা ব্রক্ষের সবিশেষজ চিহ্নিত হইতেছে, যথা
অপাদান অর্থাৎ ব্রক্ষ হইতে বিশ্বের উৎপত্তি, করণ
অর্থাৎ ব্রক্ষবারা বিশ্ব অবস্থিত (অর্থাৎ অন্তর্য্যামীরূপে
ব্রক্ষাবিশ্বে বাস করায় তন্দারা বিশ্বের স্থিতি) এবং
অধিকরণ অর্থাৎ ব্রক্ষে বিশ্বের আবার লয় হয়।
যেমন সাকার বস্তুতেই ঐ সকল কারক দেখা যায়,
সেইরপ ব্রক্ষে ঐ সকল কারক থাকায় তিনি সাকার।
পূর্বের ভগবানের যথন বহু হইতে মন

হইল তখন তিনি প্রকৃতির প্রতি ঈক্ষণ করিলেন, তংপরে সেই প্রকৃতি হইতেই সৃষ্টি হয়। ভগবানের এই ইচ্ছা ও দর্শন প্রাকৃত মন ও নয়নের কার্য্য নহে, কারণ ঐ ইচ্ছা ও দর্শনের পর প্রাকৃত সৃষ্টি। ঐ প্রাকৃত সৃষ্টির পূর্ব্ব হইতেই ভগবানের মন ও নয়ন থাকায় উহা অপ্রাকৃত। বৃদ্ধ সাকার কিছু অপ্রাকৃত সাকার।

#### 'ব্ৰহ্ম' শব্দে কাহাকে বুঝায়।

ত্রন্ধ অপ্রাকৃত দাকার বলিয়া নিরূপিত হইতে-ছেন। একণে দেখা যাউক, ত্রন্ধ শব্দ দারা কাহাকে বুঝার। ত্রন্ধ এই শব্দে পূর্ণ স্বয়ং ভগবানকৈই বুঝায়। (৭৬ক) বেদাদি শান্তের প্রমাণ। হুপারে শ্রীকৃষ্ণই স্বয়ং ভগবান। বেদে স্বয়ং ভগবান শ্রীকৃষ্ণই ব্রহ্ম এ কথা বলিলেও, বেদের নিগৃঢ় অর্থ সহজে বুঝা যায় না। একারণ বেদের এই অর্থ (অর্থাং ব্রহ্ম অর্থে স্বয়ং ভগবান শ্রীকৃষ্ণ) শ্রীমন্তাগবত পুরাণ নিশ্চয়রূপে বুঝাইতেছেন। ইহার প্রমাণ, শ্রীমন্তাগ-বতের এই শ্লোক:—

(৭৩ক) "অদ্ধা শব্দে মুখ্য অর্থে কহে ভগবান।

চিদৈখন্য গরিপুর্ন অনুদ্ধ সমান।

তাহার বিভৃতি দেখ সব চিদাকার।

চিদানন্দ দেহ তাঁর স্থান পরিকর।

তাঁরে কহে প্রাকৃত সব্তের বিকার।

বিজ্নিন্দা আর নাহি ইহার উপর।

প্রাকৃত করিয়া মানে বিষ্ণু কলেবর।

(औটচ-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

'অহো ভাগ্যমহো ভাগ্যং নন্দগোপত্রজৌকদাং। যক্সিত্রং পর্মানন্দং পূর্ণং ত্রন্ম দ্যাতনং॥'

অর্থাৎ '(ব্রহ্মা বলিতেছেন', প্রসানন্দ পূর্ণব্রহ্ম সনাতন বাস্তদেব যথন নন্দ গোপ প্রভৃতি ব্রজ্বাসিদিগের মিত্ররপে আবিভূতি হইয়াছেন তথন ইহাদের কি মৌভাগ্য, (৭৩**খ)। এই শ্লোকদার। বুঝা গেল** ধে ব্রহ্ম বলিতে নন্দনন তী কৃষ্কেই বুঝায়। 'অপানি পাদ' ইত্যাদি শ্রুতিবাকা ব্রহ্ম প্রাকৃত হস্ত ও চরণ বজ্জিত এইরূপ বলিতেছেন, কিন্তু 'জবনো গৃহীতা' ইত্যাদি শ্রুতিবাকা বলিতেছেন যে ব্রহ্মশীঘ্রচলেন ও সকল বস্তু গ্রহণ করেন ৷ অতএব শ্রুতি, ব্রুসের হস্তপদাদি ইন্দ্রিয় আছে বলিয়া ত্রন্ধকে স্বিশৈষ বলেন কিন্তু এই হস্তপদাদি প্রাক্ত নহে, ইহা অপ্রা-ক্বত। মায়াবাদিগণ শ্রুতির মুখ্যার্থ ( অর্থাৎ ব্রহ্ম

<sup>(</sup>৭৩খ) ভাগবত-->৽ ৷ ১৪ ৷ ৩ ৷

দবিশেষ) ছাড়িয়া (কারণ, সবিশেষ বস্তু মাত্রই জড় অন্তএব উৎপত্তি বিনাশ বিশিষ্ট) লক্ষণা বৃত্তি দারা (অর্থাৎ কর্মনার সাহায়েে গৌণার্থ করিয়া) ত্রক্ষকে নিব্বিশেষ বলিয়া মনে করেন, এবং ভাঁহারা, বে ভগবানের বিগ্রহ (দেহ) বড়ৈশ্বর্যা ও পূর্ণানন্দ, ভাঁহাকে নিরাকার বলেন এবং যে ত্রন্ধের স্বাভাবিক ভিন শক্তি বহিরাছে, ভাঁহাকে নিঃশক্তি বলিয়া মনে করেন।

### ত্রকোর শক্তি।

ব্রন্ধে স্বাভাবিক ডিন শক্তি আছে, ঘণা—(১) পরা অর্থাৎ স্বন্ধপশক্তি বা চিংশক্তি। (২) অপরা অর্থাৎ ক্ষেত্রজ্ঞাশক্তি বা ভটস্থাশক্তি বা জীবশক্তি, (৩) মায়াশক্তি। চিংশক্তি তিন অংশে তিন রূপ হয়, যথা—আনন্দাংশে 'হলাদিনী' শক্তি, সং-অংশে 'সন্ধিনী' শক্তি এবং চিৎ-অংশে 'সন্থিৎ' শক্তি প্রকটিত হয়। (৭৪)

(৭৪) "সচিদানন্দপূর্ণ কৃষ্ণের ব্ররপ।
একই চিচ্ছজি তাঁর ধরে তিন রূপ।
আননাংশে হ্লাদিনী, সদংশে সন্ধিনী।
চিদংশে সন্ধিং, যারে জ্ঞান করি মানি।"
(শ্রীচৈ-চ—আদি। ৪র্থ।)

"ভগবানের স্বরূপ সচিদানন্দ—তাঁহাতে কোন বিকার নাই, কিন্তু লীলার জন্ম তাঁহার স্বষ্টির ইচ্ছ হইলে তাঁহার অনস্ত শক্তির মধ্যে তিনটা প্রধান শক্তি ফুর্ন্তি পার। প্রথমে তাঁহার 'সং' বরূপ হইতে 'সন্ধিনী'শক্তি প্রকৃতিত হইয়া জগং স্বষ্ট করে ও তাহার মূলে আশ্রমশক্তিরপে অবস্থিতি করে। এই সন্ধিনীশক্তির বিকারের নাম 'প্রকৃতি'। দ্বিতীর, তাঁহার 'চিং' ক্ষরপ হইতে 'সন্ধিং' শক্তি প্রকৃতি ইইয়া জ্ঞান ও চৈতক্ত বিস্তার করে; ইংগর বিকাব 'মায়া'। তৃতীয়, তাঁহার 'আনন্দ' বরূপ হুইতে 'হলানিনী'

চিৎ-শক্তি ঈশবের অন্তরঙ্গা অর্থাৎ স্বরূপশক্তি, অর্থাৎ এই শক্তি ভগবানে সর্ব্বদাই বিশ্বমান আছে।

শক্তি প্রকটিত রইয়া 'প্রেমাদি' প্রকাশ করে। এই আনন্দাংশ বিকৃত হইলে রাধাভাব উৎপত্ন হয়।"

( শ্রীচৈ-চ-মধ্য-৬ষ্ঠ। জগদীখর গুপ্ত কৃত চীকা।)

'मर' वर्थार मिनी मेलि---

"সন্ধিনীর সার অংশ শুদ্ধ সত্নাম। ভগবানের সন্থা হয় বাহাতে বিগ্রাম। মাতা পিতা হান গৃহ শ্যাাদন আর।

এ সব কৃষ্ণের শুদ্ধ সত্ত্বে বিকার।" (শ্রীচৈ-চ—আদি। ৪র্থ ) অর্থাৎ "অন্ধিনীর সার অংশ ভগবানের বিশুদ্ধ সন্থা, এবং ঐ

সন্ধা অবলম্বন করিয়াই 'সন্ধিনী' প্রতিষ্ঠিতা আছে। চরাচরস্থ যাবতীয় পদার্থ অর্থাং 'প্রকৃতি' সন্ধিনী শক্তির বিকার বা পরিণাম

মাত্ৰ।"

'চিং' অর্থাৎ সন্থিৎ শক্তি--

"কৃষ্ণভগবন্ধী জান সন্বিতের সার। ব্রহ্মজ্ঞানাদিক সব, তার পরিবার।"

( औरह-ह-क्यानि । वर्ष )

যদি ইহা না থাকে তবে ঈশবের সন্থা অসম্ভব ২ইয়। পড়ে। এম্বলে সং, চিৎ ও আনন্দ,এই তিন শক্তিকেই

অর্থাৎ ভগবন্ধ। জ্ঞান 'সন্থিং' শক্তির সার অংশ, এবং ব্রহ্ম-জ্ঞানাদি সমস্তই ইহার অন্তর্ভুক্ত। 'আনন্দ' অর্থাৎ হ্লাদিনী শক্তি---

"হ্লাদিনীর সার প্রেমসার ভাব। ভাবের প্রমাকাণ্ডা নাম মহাভাব। মহাভাব স্বরূপা শ্রীরাধাঠাকুরাণী। সর্বাঞ্ডণ খণি কৃষ্ণকান্তা-লিরোমণি। কৃষ্ণপ্রেম-ভাবিত থাঁর চিন্তেন্সির কার। কৃষ্ণ-নিক শক্তি, ক্রীড়ার সহার।"

শি ( শ্রীচে-চ-আদি। এর্থ।)
অর্থাৎ "ফ্রাদিনী' বা জ্যবানের আনন্দলক্তি ইইতে প্রেক্ষ্
প্রেমের পর ভাব পর পর উৎপত্ন ইয়। ভাব চরম সীমাক্ষ
পরিণত হইলে তাহার নাম মহাভাব হয়। শ্রীরাধিকা এই
মহাভাবের মূর্ত্তিরপা। ইইার চিত্ত ইক্সির ও পরীর কৃষ্ণপ্রেমে
গঠিত বা কৃষ্ণপ্রেমের সহিত মিশ্রিত। রাধা, কৃষ্ণের নিজশক্তি
এবং লীকা প্রকাশের সহায়।"

চিংশক্তি বলা ইইভেছে। জীবশক্তি ডট হা
এই শক্তি কথনও ঈশ্ব-সন্থায় বর্ত্তমান পাকে এবং
কথনও থাকে না। মায়াশক্তি বহিরকা অর্থাৎ
ঈশ্বর ইইতে প্রকটিত হইয়া, এই শক্তি ঈশ্বরকে
স্পর্শ না করিয়া অর্থাৎ ভগবংসন্থায় অবস্থিতি না
করিয়া, স্পষ্টীর অক্সান্ত বস্তকে অভিভূত করতঃ অবস্থিতি করিভেছে। (৭৫) চিংশক্তি, জীবশক্তি ও
মায়াশক্তি (অর্থাৎ প্রত্যেক শক্তির অধিষ্ঠাতী দেবী)
শীয় প্রজু ভগবানকে ভক্তি করে।

"সন্ধিনীর সার বাহদেবতত্ত্ব, সন্থিতের সার ভগবভাজ্ঞান ও জ্লানিনীর সার রাশাভাব।"

( এটে-চ-আদি। धर्य। सभानी । গুপ্ত কৃত টীকা।)

(৭৫) ঐটেচ-চ-মধ্য। ৬ঠ ( জগদীবর গুপ্ত কৃত দীকা )

### ঈশর ও জীব ভিন্ন।

ঈশর মায়াধীশ অর্থাৎ মায়ার অধীশর বা
কর্তা। জীব মায়াবশ অর্থাৎ মায়ার বশীভূত
বা মায়ার দাস। ইহাঘারাই প্রতীয়মান হইতেছে
যে ঈশর ও জীব ভিন্ন। মায়াবাদিগণ মায়াদাস
জীবকে মায়া-কর্তা ঈশরের সহিত অভেদ মনে
করেন, ইহা তাঁহাদের বিষম ভ্রম। গীতাশাস্ত্র বলিতেছেন যে জীব ঈশরের একটা শক্তি।
যে জীবের শক্তি স্বরূপত: ইশরের শক্তি হইতে
বিভিন্ন, সেই জীবকে ঈশরের সহিত অভেদ মনে
করা ভ্রান্তিমূলক। (৭৬)

<sup>(</sup>৭৬) ঐটেচ-চ-মধ্য। ৬৪ ( ঐবিধনাথ চক্রবন্তী ও মাথনলাল কৃত টীকা দেখুন ) "গীবতত্ব শক্তি কৃষ্ণতত্ত্ব শক্তিমান। গীতা বিষ্ণু পুরাণাদি তাহাতে প্রমাণ।" (ঐটৈচ-চ-ফাদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

### শীবিগ্রহ সত্তণের বিকার নহে।

ঈখবের বিগ্রহ অগ্নাৎ দেহ চিদানন্দাকার অর্থাৎ সচিদানন্দার, নিব্দিকার ও নিপ্ত'ণ (অর্থাৎ সম্বরজ্ঞতে মোগুণাতীত)। এইরপ অপ্রাক্ত অর্থাৎ চিশার দেহকে সম্বপ্তণের বিকার অর্থাৎ সঞ্জন স্বিকার ও জড় বলিয়া নির্দেশ করা ভ্রমাত্মক। এই শ্রীবিগ্রহ যে না মানে সে পাষ্থীদিগের মধ্যে একজন। সে দর্শনের ও স্পর্শের অ্যোগ্য ও যুদ্ধভাই।

(গীতা---१।৫)

় অর্থাং প্রীকৃষ্ণ অর্জ্নকে বলিতেছেন—হে মহাবাহো! (ক্ষিতি, অপ, তেজ, মঞ্চং, ব্যোম, মন, বৃদ্ধিও অহকার এই অপ্টবিধ প্রকৃতির ব্যাথাা বলিয়াছি) উহা অপরা (জড় অতএব নিকৃষ্ট)। ইহা অপেকা আমার জীবভূতা (জীববরপা অর্থাং চিনারী) একটী পরা (উংকৃষ্ট বাঞেষ্ঠ) প্রকৃতি আছে ভাহা

<sup>&</sup>quot;অপরেয়মিতস্বফাং প্রকৃতিং বিদ্বি মে পরাং। জীবভূতাং মহাবাহো ধরেদং ধার্বাতে জগং।"

### 

জীব-নিস্তারের উদ্দেশ্যে শ্রীব্যাসবেদ ত্রশ্বসূত্র বা বেদাস্তস্ত্র করিলেন। ঐ স্ত্রের শাহরভাষ্যমতে,রজ্জ দর্পবং, মিথা লগৎ অজ্ঞানতাবশতঃ ত্রন্মে আরোপ মাত্র, বন্ধই একমাজ সভ্য, এই বিবর্তবাদ প্রবন্ধে . 'আমি সেই ব্ৰহ্ম' এই বোধে সাধনাদি কোন কাৰ্য্য ना क्ताएक मर्कनाम हम। পরিণামবাদ অর্থাৎ ঈশ্বর জগদরূপে পরিণত হওয়াতে জগৎ সভা, মিখ্যা নহে. এই তত্ত্ব ব্যাস-স্তাসমত। ঈশ্বর জগদ্রণে পরিণত হইলেও তাহার অচিম্যাশক্তিপ্রভাবে তিনি বিকারপ্রাপ্ত হয়েন না। দৃষ্টাপ্ত যথা---শুমস্তক মণি প্রতিদিন অই ভার (অই তোলার এক পল, শত পলে এক তুলা, বিংশতি তুলাতে

তুমি অবগত হও। এই চিমরী অকৃতি লগংকে রক্ষা করিতেছে।

এক ভার ) স্বর্ণ প্রস্ব করে। এতৎসত্তৈও ঐ মণি বিকারপ্রাপ্ত হয় না ৷(৭৭) শব্ধরাচার্য্যের মত এই যে ঈশ্বর বিকার বা মায়াযুক্ত হইতে পারেন না। পরিণাম বাদ মতে ঈশ্বর বিকারযুক্ত হইয়া জগৎ স্ষ্টি করিয়াছেন। শহর এই মতকে ভ্রাস্ত বলিয়া-ছেন এবং বিবর্ত্তবাদ স্থাপন করিয়াছেন। পরিণাম-বাদ অর্থাৎ যে মতে এক বস্তু অন্ত বস্তুতে এরপভাবে পরিণত হইয়া যায় যে তাহা আর পূর্ববাবস্থা পাইতে পারে না। বিবর্জবাদ অর্থাৎ যে মতে এক বস্তুর অক্ত বস্তুতে পরিণত হইয়াও তাহার পূর্ব সক্রপ ধ্বংস হয় না, ষ্থা – মৃত্তিকা 'মৃণায়ী মৃত্তিতে পরিণত হইলেও ভাহার স্বরূপ অর্থাৎ প্রকৃতি ধ্বংস হয় না। পরিণামবাদ সম্বন্ধে শুরুরের আপত্তি এই যে, 'যদি

<sup>(</sup>৭৭) জ্রীটে-চ-মধ্য। ৬৪। জ্রীবিখনাথ চক্রবর্তী ও মাখনলাল কৃত টীকা দেখুন।)

ঈশর বিকারযুক্ত হটয়া বিশ্বে পরিণত হয়েন তাহা

হইলে তাঁহার এশী সন্থা ক্রমশঃ লোপ পাইত,

ইহা অসম্ভব। অতএব ঈশর জগদ্রপে পরিণত

হয়েন নাই।' শক্রের এই মত ভ্রান্ত, কারণ ঈশরের শক্তি অচিন্তনীয়। তাঁহার ইচ্ছার পরিণামে

(ফলে) জগৎ উৎপল্ল হইলেও তাঁহার সন্থা জগৎ

হইতে সম্পূর্ণরপে অক্লপ্ত স্বাধীন। যেমন, চিন্তামণির সংস্পর্শে অন্থা বন্ত স্বর্ণে পরিণত হইলেও

তাহার (চিন্তামণির) গুণের বিপর্যায় ঘটে না। (৭৮)

(৭৮) শ্রীটে-চ-আদি। ৭ম (জগদীখর গুপ্তকৃত টীকা দেখুন।)
"ব্যাদের স্তত্তেত কহে পরিণাম বাদ।
ব্যাস ভ্রান্ত বলি উঠাইল বিবাদ।
পরিণামবাদে ঈছর হরেন বিকারী।
এত ক্ষান্ত বিবর্তবাদ স্থাপনা যে করি।
বস্তম্ভ পরিণামবাদ সেই ত প্রমাণ।
দেহে আত্মবৃদ্ধি হয় বিবর্তের স্থান।

বিবর্ত্তবাদমতে জগৎ মিথ্যা। বস্ততঃ জগৎ মিথ্যা
নহে, ইহা সত্য কিন্তু নখন। বিবর্ত্তবাদ মতে
জীবের যে আত্মবৃদ্ধি, অর্থাৎ 'আমি ব্রহ্মা' এইরূপ
বৃদ্ধি বা ধারণা মিথ্যা। প্রণব মহাবাক্য, ইহা
ঈশ্বরের মৃত্তি অর্থাৎ নামবিগ্রহ। প্রণব হইতে সর্ব্ব বেদের উৎপত্তি হইয়াছে। বেদের "তত্ত্মদি"
বাক্য মহাবাক্য নহে। প্রণব বেদের মৃল; এই বাক্য উহার একাংশ মাত্র। অক্ত জীবকে চিগ্রয় সন্থা

অবিচিন্তা শক্তিযুক্ত শ্রীভগবান।
ইচ্ছায় জগংরূপে পায় পরিণাম।
তথাপি অচিন্তাশক্তো হর অধিকারী।
প্রাকৃত চিন্তামণি তাহে দৃষ্টান্ত ধরি।
নানা রত্নরাশি হয় চিন্তামণি হৈতে।
তথাপিহ মণি রহে বরূপ অবিকৃতে।
প্রাকৃত বস্ততে যদি অচিন্তা শক্তি হয়।
ঈশ্বরের অচিন্তাশক্তি, ইথে কি বিশ্রয়।
(শ্রীচৈন্ট- মাদি। শম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভুর উক্তি)

বুঝাইবার নিমিত্ত উহা বেদের এক প্রদেশে অবস্থিত। ভাস্ত লোকে মহাবাক্য প্রণবকে আচ্ছাদন করিয়া ও না মানিয়া এই 'তত্ত্বসদি' বাক্যকে মহাবাক্য বলে। (৭৯)

(৭৯) খ্রীতৈ-চ-মধ্য। ৬৯ ( খ্রীবিখনাথ চক্রবর্তী ও মাথনলালের টাকা দেখুন)

প্রণব "= ওঁকার বা ওঁ তংসং অর্থাং তিনিই স্ত্য।
"প্রণব দে মহাবাক্য বেদের নিদান।
ঈখর বন্ধপ প্রণব সর্ক্বিষধাম।
সর্কাশ্রম উদ্দেশ।
'তত্ত্মদি' বাক্য হয় বেদের এক দেশ।
প্রণব মহাবাক্য, করি আচ্ছাদন।
মহাবাক্যে করি তত্ত্মদির স্থাপন।"

(শ্রীচৈ-চ-আদি। ৭ম। প্রকাশানন্দের প্রতি মহাপ্রভৃত্ব উক্তি) ভদ্মদি = শুরু শিশুকে বলিতেছেন—"হে শিশু! তুমিই সেই। ( অর্থাৎ তুমিই ইখর)।" সম্বন্ধ, অভিধেয়, প্রয়োজন।

'সম্বন্ধ' অর্থাৎ ভগবানের গৃহিত জীবের নিজা मध्य । 'অভিধেয়' অর্থাং আর্বণ কীর্ত্তনাদি ভরবং-প্রাপ্তির উপায় (ইহাকে সাণন ভক্তি বলে) এবং 'প্রয়োজন' অর্থাৎ প্রেম ( দাধন ভক্তির ফল ) এই তিন বম্ব বেদে বলে। ঐ তিনটী বাজীক শহর আর যাহা বলেন ভাহা কল্পনাপ্রসূত, (रह्जू, चछ:-अमान (वनवाका 'उच्चमिन' डेजानि স্থানে ভিনি লক্ষণা-কল্পনা করিয়াছেন। ইহাভে भक्षताठार्थात रमाच नाइ। हिन गशास्त्रतत **अव**काव। শ্ৰীক্ষণ মহাদেবকে নান্তিফ শাস্ত্ৰ (অৰ্থাৎ ব্ৰশ্বের আকার নাই, শক্তি নাই ইত্যাদিরপ শাস্ত্র) প্রণয়ন করিতে আজ্ঞা করায়, তিনি শ্বরাচার্যাক্সপে অবভীর্থ হইয়া ঐরপ করিয়াছেন। (৮০) শ্রীকৃষ্ণ বলিভেছেন।

<sup>(</sup>৮০) সম্বন্ধ, অভিধেয় ও প্রয়োজন সম্বন্ধে "শ্রীসনান্তনের প্রিড ড্রোপদেশ" দেখন।

'হে শঙ্কর ! তুমি কল্পিত আগম ( অর্থাৎ বেদার্থ ) দারা লোক সকলকে মন্তক্তিবিহীন কর এবং আমাকেও

"সকল বেদের হয় ভগবান সে সম্বন্ধ। ভগবান প্রাপ্তি হেতু যে করি উপায়। শ্রবণানি ভক্তি কৃষ্ণপ্রাপ্তোর সহায়। সেই সর্কবেদের অভিধেয় নাম। সাধন ভক্তি হৈতে হয় প্রেমের উল্গাম। কুঞ্চের চরণে যদি হয় অনুরাগ। কুষ্ণবিনু সম্ভত্ত তার নাহি রহে রাগ। পক্ষম পুরুষার্থ সেই প্রেম মহাধন। কুলের মাধুর্যারদ করায় আবাদন। প্রেমা হৈতে কৃষ্ণ হয় নিজভক্ত বশ। প্রেমা হৈতে পায় কুফের সেবা-স্থরস। সম্বন্ধ অভিধেয় প্রয়োজন নাম। এই তিন অর্থ সর্বস্থত্তে পর্যাবসান।" শ্রীচে-৪-মানি। ৭ম। প্রকাশানলের প্রতি মহাপ্রভর উচ্চি।) গোপন কর। এইরপ গোপন করিলে, এই সৃষ্টি উত্তরোত্তর বৃদ্ধি প্রাপ্ত হইবে অর্থাৎ ভক্তিহীন অবস্থায় কেংই দংদার হইতে উদ্ধার পাইবে না ইহার ফলে সৃষ্টি বৃদ্ধি হইবে।' (৮১) মহাদেব পার্বভীকে বলিতেছেন 'হে দেবি! কলিযুগে ব্রাহ্মণমূর্ত্তি ধারণ করিয়া আমি মায়াবাদরপ অসৎ শাস্ত রচনা করিয়াছি। ইহাকেই প্রচ্ছা বৌদ্ধ শাস্ত্র বলে। (৮২)

- (৮১) "বাগমৈ: কলিতেত্বক জনান্ মিছিম্থান্ কুরু।
  মাঞ্চ গোপয় যেৰ স্থাৎ স্টেরেবে।ভরোভর। ।"
  (পল্পুরাণ)
- (৮২) "মারাবাদমসাচ্ছাত্তং প্রচন্তঃ বৌদ্ধমূচাতে। মরৈর বিহিতং দেবি কলো ব্রাহ্মণমূর্তিন।।" (পল্মপুরাণ)

প্রচ্ছন্ন বৌদ্ধ শান্ত = প্রচ্ছন্ন (বৈদিক প্রমাণে আচ্ছাদিত থাকার হঠাৎ এই শান্তকে অবৈদিক বলিরা ধরা বার না) বৌদ্ধ (ভক্তি বিরোধী 'সোহহং' অর্থাৎ আমিই সেই অথবা জীব ও ঈশ্বর অভিন্ন) মতপ্রকাশক শান্ত্র।

# পরম পুরুষার্থ কি ?

তগবানে ভক্তিই প্রম পুরুষার্থ। তগবানের এইরপ অচিন্তনীয় গুণস্কল আছে যে সেই গুণে আরুই হইয়া আত্মারামও (অর্থাৎ বিষয়বাসনা বজ্জিত হইয়া আত্মাতেই যিনি আয়াস বা আনন্দ্রপান) ইশ্বর ভজন করেন। যিনি আত্মারাম, তিনি সংসারমুক্ত। অভএক তিনি যে ইশ্বর ভজন করেন, ইহার উদ্দেশ্য সংসারবন্ধন ছেদন নছে। ভগবানের গুণেই আরুই হইয়া এরুপ করেন। (৮৩)

#### (४७) बैटिन-इ-मधा । ७६।

প্রকাশানল সরস্থতীর প্রতি তত্ত্বোপদেশ, আদি থণ্ডের শ্বন্ধ আধ্যারে বণিত্ হইরাছে। উহা সাক্ষভৌমের প্রতি ভারোক-দেশের ও মর্থ্য থণ্ডের ২০ল অধ্যারের অসুরূপ।

## ৩৮। মুক্তিপদ—ইহার ্রের্থ কি ?

একদিন পার্বভৌম ভট্টাচার্য্য মহাপ্রভুর আশ্রমে আদিয়া তাঁহাকে প্রণাম করিয়া শ্রীমন্তাগবভোক্ত শ্রক্তক্ষর প্রতি ব্রহ্মাকৃত স্তবের ক্লোক পড়িতে স্থাগিলেন এবং নিম্নলিধিত শ্লোকের 'মৃক্তিপদে' স্থনে 'ছক্তিপদে' এই পাঠ বলিলেন।

"তত্তেং সুকম্পাং স্থসমীক্ষ্যমাণো ভূঞান এবাত্মকৃতং বিপাকং। ক্ষাগবপুভিবিদধন্তমতে জীবেত যে। মুক্তিপদে সদায়ভাক্।" (৮৪)

#### (vs) ভাগবং-->• | ১৪ | ১৮ |

(ব্রদ্ধা শ্রীকৃষ্ণকে শ্বব করিতেছেন—"ঘিনি আদর পূর্বেক, তোমার অমুগ্রহ প্রতীক্ষা করিয়া আত্মকৃত কর্ম্মলল উপভাগ-পূর্বেক অন্তঃকরণ, বাক্য ও দেহবারা তোমাকে নমস্বার করতঃ জীবিত থাকেন, তিনিই মৃ্জিপিদ পাইতে অধিকারী হইকে পারেন শে প্রভু বলিলেন "'মৃক্তিপদে' পাঠই ম্থার্থ। আশনি 'ভক্তিপদে' কেন পড়েন ?" ভট্টাচার্য্য বুলিলেন "ভক্তির সহিত মৃক্তি-ফলের তুলনা হইতে পারে না। মৃক্তি ভগবস্তাক্তিবিমুখ পুরুষের কেবল দণ্ডেরই কারণ হয়।"

প্রভূ কহে "মৃক্তিপদের আর অর্থ হয়। 'মৃক্তিপদ' শব্দে সাক্ষাৎ ঈশ্বর কহয়। মৃক্তি পদে যা'র, সেই মৃক্তিপদ হয়। নবম পদার্থ মৃক্তির কিয়া সমাশ্রয়।"

প্রভূ বলিলেন " 'মৃক্তিপদ' শব্দের আর এক
অর্থ হয়। 'মৃক্তিপদ' শব্দে 'সাক্ষাৎ ঈশ্বর' ব্ঝায়।
মৃক্তি পদে বার, তিনিই মুক্তিপদ, কিশ্বা নবম পদার্থ
(মৃক্তি) বাহাকে (শ্রীরুফকে) সমাকরূপে আশ্রয়
করিয়া রহিয়াছে, এই তুই অর্থেই 'মৃক্তিপদ' শব্দে

শ্রীকৃষ্ণকে বৃঝায়। অতএব এই শ্লোকের পাঠ পরিবর্ত্তনের আবশ্রুকতা কি ?" (৮৫)

# ० । कृरिकक नंत्र । छे शतना ।

নীলাচল হইতে মহাপ্রভু দক্ষিণ যাত্রা করিলেন।
কেবল মাত্র তাঁহার জলপাত্র ও বল্প বৃহনের জ্ঞান্ত ক্ষণাদ নামক ব্যক্তিকে দক্ষে লাইলেন। শ্রীনিত্যান্দ্রনাথ পর্যান্ত প্রভূব করিত গমন করেন। তথায় সমস্ত দিন নৃত্যাণীতে অভিবাহিত করিয়া পর দিন প্রাতে প্রভূ সমস্ত ভক্তগণকে আলিখন করতঃ বিদায় দিলেন এবং

<sup>(</sup>७६) औरे 6-मधा । को।

কেবল মাত্র কালা কৃষ্ণাসকে সঙ্গে লইয়া দক্ষিণ যাত্রা করিলেন এবং এই প্রকার নাম-সংকীর্তন করিতে করিতে পথে চলিলেন। বলা বাছলা, লোকশিক্ষাই ইহার মুখ্য উদেশ্য।

কৃষণ | কেশব | কৃষণ | কিষণ ॥

(৮৬)

(৮৩) ঞীচৈ-চ-মধ্য। ৭ম।
পাহি মাং — আমাকে রক্ষা কর।
রক্ষ মাং — আমাকে রক্ষা কর।

## ৪॰। সৃহে থাকিয়া নিরন্তর কৃষ্ণনাম গ্রহণ উপদেশ।

মহাপ্রভু কৃষ্পৃষ্ণানে উপস্থিত ইইলে কৃষ্ নামক জনৈক আক্ষণ তাঁহাকে বছ শ্রদ্ধা করিয়া নিমন্ত্রণ করিলেন এবং তাঁহাকে নিজগৃহে আনিয়া বিশেষ ভক্তি সহকারে তাঁহার ভিক্ষা করাইলেন এবং তাঁহার প্রসাদান সপরিবারে গ্রহণ করিলেন। আক্ষণ মহাপ্রভুকে বলিলেন:—

"কুণা কর প্রভু মোরে যাই ভোমার সক্ষে।
সহিতে নারিম্ ভোমার বিরহ তরকে" ।
প্রভু কহে "এছে বাং কভু না কহিবা।
গৃহৈ রহি কৃষ্ণনাম অফুক্ন লৈবা ॥
মা'রে দেশ তা'রে কর কৃষ্ণ উপদেশ।
আমার আজ্ঞায়, গুরু হইয়া তার' এই দেশ ॥

কভো না বাধিবে তোমার বিষয় তরঙ্গ। পুনরপি পাবে আমার এই স্থানে সঞ্গ ॥ (৮৭)

## 8১। নিরন্তর কৃষ্ণনাম লইলে মনে অহস্কার ও অভিসান স্থান পায় না।

কৃশিস্থানে বাস্থদেব নামে এক গলিতকুঠ বৈষ্ণব ব্রান্ধন বাদ করিতেন। তাঁহার অঙ্গ হইতে যে কীট ধনিয়া পড়িত তাহাকে ঠিক আবার দেই ক্ষত স্থানে উঠাইয়া রাখিতেন ৮ রাজিতে তিনি মহাপ্রভুর আগমন বৃত্তান্ত অবগত হইয়া প্রভুষে কৃম্মের আশ্রম

তার' -- উদ্ধার কর। কভো -- কভু। ঐছে বাং -- ঐরপ কথা। না বাধিবে -- বাধ দিবে না। ভিক্লা -- ভোজন।

<sup>(</sup>४१) औरेह-ह-मधा। १म।

আসিলেন, কিন্তু তথাধ মহাপ্রভুকে না পাইয়া ভূমিতে মৃচ্ছিত হইয়া পড়িলেন। সেই ক্ষণে প্রভু আসিয়া তাঁহাকে আলিঙ্গন করিলেন। প্রভূব স্পর্শে বাহ্নদেবের মনোত্বংপর সহিত তাঁহার কুষ্ঠ অন্তহিত ইইল। তাঁহার মন আনন্দে পরিপূর্ণ ও অঙ্গ স্থান্দরের হইল। প্রভূব এইরপ রুপা দেখিয়া বাহ্নদেবের বিস্ময় জ্বিল। তিনি এইরপ বলিতে লাগিলেন— 'কাহং দরিদ্র পাপীয়ান্ ক রুফঃ শ্রীনিকেতন। ব্রহ্মবন্ধ্বিতি স্মাহং বাহুভ্যাং পরিরম্ভিতঃ ॥' (৮৮)

#### (৮৮) ভাগবত-->• । ৮১ । ১৪ ।

রুদ্ধিনী প্রেরিত হলামা বিপ্র স্থানতঃ বলিতেছেন—এই দরিক্র ও পাপাত্মা আমিই বা কোথার আর লক্ষ্মীর আবাসস্থল শ্রীকৃষ্ণই বা কোথার ? উভয়ের মধ্যে বিস্তর প্রভেদ! আমি ব্রাহ্মণ বলিয়া তিনি স্বীয় বাজধন্ধবারা আমাকে আলিঙ্কন করিন বৈন

বছ স্বতি করি' কলে "শুন দ্যাময়। জীবে এই গ্রণ নাহি ভোগাতে এই হয়। মোরে দেখি মোর গলে পলায় পামর। সেই মোরে স্পর্শ তমি স্বতন্ত্র ঈশর। किन व्यक्तिगढ जान व्यथम इट्टेश । এবে অহমার মোর জন্মিনে আসিয়া ॥" প্রভু কহে "কভু ভোমার না হ'বে অভিমান। নিরস্তর লহ তুমি কৃষ্ণ কৃষ্ণ নাম। कुक উপদেশি কর জীবের নিস্তার। অচিবাতে ক্ষা ভোমা' করিবেন অঙ্গীকার।" মহাপ্রভূ এই উপদেশ দিতেছেন যে নিরম্ভর कुक्षनाम नहेल बहुद्दात कि बहिमान क्थन अपन স্থান পায় না। (৮৯)

(৮৯) প্রীচৈ-চ-মধ্য। ৭ম।

আছিলাঙ — ছিলাম। এবে — এক্ষণে। তুমি বতত্র

ক্ষম — বেহেতু তুমি সক্ষিয়ন্তা অন্তর্গামী ভ্রম্বান।

## ৪**১। মহাভাগবত স্থাবর ও জঙ্গমের** ভিতর শ্রীভগবানকে দেখেন।

রামানন্দ শ্রীগোরাঙ্গকে বলিতেছেন "প্রথমে আপনাকে সন্ন্যানার ক্রায় দেঘিয়াছি বিস্তু একণে আপনাকে সন্মানার ক্রায় দেঘিয়াছি বিস্তু একণে আপনাকে স্থাম গোপরূপ দেখিতেছি এবং আপনার দক্ষ্যে একটা কাঞ্চন পুত্রলিকা দেখিতেছি। তাহার গোরকাস্তিঘারা আপনার দবংশীবদনও দেখিতে পাইতেছি। আপনাকে এইরূপ দেখিয়া আমি জভ্যস্ত চমৎকৃত হইতেছি। প্রভা। ইহার কারণ আমাকে অকপটে বলুন।" মহাপ্রস্তু বলিলেন "রামানন্দ। কুম্বে ভোমার গাঢ় প্রেম জন্মিয়াছে; দেই জন্তই তুমি দর্ব্ব বস্তুতে প্রীকৃষ্ণ-দর্শন করিয়া থাক। ইহা গাঢ় প্রেমেরই স্বভাব।"

"মহাভাগৰত দেখে স্থাবর জন্ম।
তাঁহা তাহা হয় তা'র শ্রীক্ষণ ক্রুবণ ॥
স্থাবর জন্ম দেখে না দেখে তা'র মৃর্তি।
সক্ষরে হয় নিজ ইষ্টদেব ক্তি॥"
'সক্ষভূতেষ্ যং পশ্যেং ভগবদ্ভাবমাত্মনং।
ভূতানি ভগবত্মান্ডেষ ভাগবতোত্তমং॥' (৯০)
'বনশতান্তরৰ আত্ম'ন বিষ্ণুং
বাঞ্গন্তা ইব পুশাফিশাচ্যাঃ।

#### (৯০) ভাগবত--১১। ২ ৪০।

ঋষভের পুত্র এবং ভরত রাজার সহোদর নবযোগেন্দ্র অর্পাৎ
নয় জন ঋষির। যথা—কলি, হবি, অন্তরীক, প্রবৃদ্ধ, পিগ্ধলায়ন,
আবির্হোত্র, প্রবিড, চমন ও করভাজন। হবি, রাজা নিমিকে
বলিতেছেন —সর্বভূতে যিনি আজ্মস্বরূপ ভগবানের ভাব ( অর্থাৎ
বীয় ইপ্রদেবের অ্যিচান) দর্শন করেন এমং সর্বভূতকে আছেমর্ম্মপ ভগবানে দর্শন করেন, তিনিই ভাগবড়োত্তম অর্থাং
ভগবত্তকে গ্রহ

প্রণতভারবিটপা মধুধারা: প্রেমহুটতনবো বরুষ্: স্ম॥ (৯০ক) শ্রীরাদা-কুফে তোমার গাঢ় প্রেম হয়। বাঁহা তাঁহা রাদা-কুফ তোমারে স্কুরয়॥" (৯০খ)

#### ( > · ক) ভাগবত-- : · | ৩৫ | ৫ |

শ্ৰীকৃষ্ণকৈ লক্ষা করিয়। গোণীগণ বলিতেছেন—পুশ্ল-ফলবুক্ত জতএব অবনত শাখাবিশিষ্ট বনের তক্ষলতাসকল আপনাদিগের মধ্যে বিক্ বিরাজ করিতেছেন ইছ। প্রকাশ ক্রি⊾াই বেন প্রেম-পুলকিতদেহে মধ্যারা বর্ষণ করিতে লাগিল।

( > • খ) শ্রীচৈ-চ-মধা। ৮ম। তাঁহা তাঁহা – দেই সকল তাবর জলমে। সর্বাত্তে – সকল বস্তুতে। বাঁহা তাঁহা রাধা-ক্ষ তোমারে ক্রয় – রাধাক্ষে তোমার পাচ প্রেম হওয়ার বেধানে সেধানে রাধাক্ষ মূর্ত্তি তোমাতে ক্ষুত্তি পার অর্থাৎ তুমি দশন কর।

# ৪২। শ্রীবেশ্বট ভট্টের প্রতি শ্রীকৃষ্ণ ও শ্রীনারায়ণ তত্তোপদেশ।

শ্রীমহাপ্রভূ শ্রীরঙ্গক্ষেত্রে ধাইয়া শ্রীবেকট ভট্ট নামক জনৈক শ্রীসম্প্রালায়ী বৈষ্ণব ব্রাহ্মণেয় নিমন্ত্রণ ক্রমে তাঁহার আশ্রমে গেলেন এবং তথায় বর্ষার চারি মাস কৃষ্ণ কথায় যাপন করিলেন। সেই ব্রাহ্মণ মহাপ্রভূর বড় ভক্ত হইলেন। ভট্ট লক্ষ্মীনারায়ণ সেবা করেন। ভাঁহার নিষ্ঠাভক্তি দেখিয়া প্রভূ অত্যন্ত সম্ভূষ্ট হইলেন। সর্বালা একসঙ্গে বাদ করায় উভয়ের মধ্যে বিশেষ স্থাভাব জ্মিল এবং তদ্বেতু ভাঁহাদের মধ্যে পরিহাসাদি হইত।

একদিন প্রভূ বলিলেন "ভট্ট ! আপনাব লক্ষ্মী ঠাকুরাণী নারায়ণ-বক্ষঃস্থিতা এবং পতিব্রভা-শিরো-

<sup>(</sup>२) और ह - यथा। २य। देवन साहि - हां पूर्वा कि ।

মনি, কিন্তু আমার ঠাকুর গোচারনকারী গোপবালক কৃষ্ণা লক্ষ্মীদেবী সভী সাধ্বী হইয়া কৃষ্ণসঙ্গনের ইচ্ছা তাঁহার হওয়ার কারন কি ? তিনি এই সঙ্গমলাভেচ্ছায় কহকাল যাবত স্থ্যভোগ ত্যাগ করিয়া ব্রভনিয়মানি পালন করত: তপ করিলেন। (১১ক) পতিব্রতা লক্ষ্মীর এ কিন্তুপ আচরন ?"

ভট্ট বলিলেন "প্রভো! কৃষ্ণ ও নারায়ণ স্বরূপতঃ
একই অর্থাৎ এক অভেদতত্ব, কেবল ক্রফেন্তে লীলা
বৈদস্ক্যাদি\* অধিক পরিমাণে আছে স্থতরাং নারায়ণপত্মী লন্দ্রী ক্রফের সন্ধ্যনেচ্ছু হওয়ায় তাঁহার
পতিব্রভা ধর্ম নষ্ট হয় নাই।রাসাদিতে আমোদ করিবার ইচ্ছায় লন্দ্রীর ক্রফেণ্ডম করিবার অভিলাষ।
ইহাতে কোনও দোষ দেখা যায় না।"

श्रक् वितालन "दिनान । दिनाय नार है है। जावि

<sup>(</sup>२) क) छात्रवज-->। २७। ७२। \* देवनकार्गान = ठाजूर्यानि /

জানি কিন্তু লক্ষ্মীদেবী ত রাস পান নাই (অর্থাৎ बामनीनाग्र यागमान कविवाद व्यधिकाद भान नाहे)।\* লক্ষ্মী বহুদিন ধরিয়া তপ করিয়াও শ্রীকৃষ্ণকে পাইলেন না, কিন্তু শ্রুতিগণ ( অর্থাৎ শ্রুতিসকলের অধিষ্ঠাত্রী দেবীগণ ) তপ ন। করিয়াও তাঁহাকে পাইলেন, ইহার কারণ কি ?"ণ

ভট্ট উত্তর করিলেন "প্রভে।। আপনার এই প্রশ্লেষ উত্তর দিতে আমি সমর্থ নহি। কোথায় चामि कृप्रवृद्धिविनिष्ठे षश्चित्रिष्ठ कीव, चात्र काशाश्च कां मिमूल-शक्कोत-नेयरतत नौना। नम्मीरनवी वाहारक পাইতে অভিলাষিণী, আপনিই সেই এক্স । আপনিই আপনার মর্ম অবগত আছেন এবং আপনি ্কুপাপুর্বক যাহাকে আপনার লীলামর্ম জানান. কেবল সে-ই তাহা জানে।"

<sup>\*</sup> ভাগবভ---> | ৪৭ | ৫৩ |

<sup>· †</sup> ভাগবভ-->• | ৮৭ | ১৯ !

প্রাভূ বলিলেন "শ্রন্থকের একটি অসাধারণ খভাৰ বা প্ৰকৃতি আছে: তাহা এই যে, তিনি. चमाधुर्यामिक वाता नकरलत हिन्छ आकर्षन कतिएक भारतन। मुहाछ, यथा-श्रीकृष्ण मच्चीत्र मन आकर्षन करत्रन, किन्छ भीनादायन अकरनाशीमिरनद मन किछ-তেই আকর্ষণ করিতে পারেন না। ব্রন্থবাসীগ্র শ্রীকৃষ্ণকে ঈশার বলিয়া মনে করেন না। তাঁহার। স্থা বাৎস্লাদি ভাবে ভজনা করিয়া তাঁচাকে নিজ-জন ( অর্থাৎ সধা পুতাদি ) ভাবেপ্রাপ্ত হয়েন। তাঁহার। জ্রীকৃষ্ণকে ব্রঞ্জেনন্দন বলিয়াই স্থানেন। ভগবস্তুগনের মধ্যে ঐশ্বয়জ্ঞান থাকিলে ভগবানের সহিত স্থা-পুরাদি সম্বন্ধ স্থাপন করা অসম্ভব। যে ভক্ত স্থা-পুত্রাদি ভাবে তাঁহার ভঙ্গনা করেন কেবল তিনিই उप्तानम् में कृष्ण्य शाश्व रायन । व्यक्त छार्यय

ভজনায় তাঁহাকে পাওয়া যায় না 🛊 শ্রুতিগণ (অর্থাৎ ভাহাদিগের অধিষ্ঠাত্রী দেবীগণ) গোপী-অমুগত ভাবে শ্রীকৃষ্ণ ভদ্তনপূর্বক।দেহান্তরে গোপীদেহ প্রাপ্ত हरेवा तामनीनात अधिकातिनी हरवन। कुछ গোপ-জাতি, গোপীগণ তাঁহার প্রেয়সী। দেবী বা অক্ত স্ত্রী ভিনি অস্বীকার কৈরেন না: কিন্তু লক্ষ্মী তাঁহার দেবী-দেহেভেই কৃষ্ণ্যসম করিতে অভিলাষ করি-বেন এবং গোপীরাগাহুগা অর্থাৎ গোপীভাবের অমুগতা হইয়া একফভজন করিলেন না একারণ তিনি শ্রীকৃষ্ণকে পাইলেন না। গোপী বাতীত অন্ত Crce दामविनारमद र्षाधकात स्य ना। नन्तीरमवौ যদি গোপী-অহুগত ভঙ্গনহারা। গোপীদেহ লাভ ক্রিভেন, তাহা হইলে তিনি নিশ্চয়ই, অজেজনন্দন শ্রীক্ষের সঙ্গলাভ করিতে পারিতেন এবং রাস্-ক্রীডার অধিকারিণী হইতেন।"

বহুদিন হইতে ভট্টের মনে এক গর্বা ছিল যে শ্রীনারায়ণই স্বয়ং ভগবান এবং তাঁহারই ভজন অক্যান্য ( অর্থাৎ শ্রীকৃষ্ণাদির ) ভদ্দন হইতে শ্রেষ্ঠ। বলা বাহুলা, যে ভক্ত ভগবানের যে স্বরূপের ভঙ্গনা করেন, তাঁহাকেই স্বয়ং ভগবান জ্ঞান করা এবং তাঁহা-ভেই সম্পূর্ণ নিষ্ঠা স্থাপন করাই তাঁহার একান্ত কর্ত্তব্য। কিন্ত ভাহা করিতে হইবে বলিয়া ভগবানের অন্য স্বরূপের ভঞ্জনকে অবজ্ঞা করা কি স্বীয় ভঙ্গন-প্রণালীই মর্ব্বোত্তম এইরূপ গর্ব্ব করা কর্ত্বর নহে। ভট্টের মনে এইরূপ চিস্তা ও গব্ব বহুদিন হইতে স্থান পাইতেছিল বলিয়াই সক্ষজ্ঞ-চূড়ামণি শ্রীগৌরাঙ্গ-স্থানর তাঁহার (ভট্টের) মঞ্চলের জন্মই উক্ত গর্বা দুরীকরণার্থে পরিহাসচ্চলে এই কথার উত্থাপন করিলেন।

প্রভূ বলিলেন "ভট্ট! শ্রীনারায়ণ-পত্নী লক্ষ্মী-দেবী শ্রীকৃষ্ণের সঙ্গ কাসনা করেন, ইহাতে

আপনি কোনও সন্দেহ করিবেন নাঃ এইরূপ कामना (मार्यत्र नरह. कात्रण बिक्रफ अधः अधनान এবং শ্রীনারায়ণ তাঁহার বিলাদ-এখর্য্য-মৃত্তি। শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং ভগবান বলিয়া লক্ষ্মী প্রভৃতি সকলের মন আকর্ষণ করেন। এইরূপ আকর্ষণের আরও একটী কারণ এই যে, জীরুষ্ণের অসাধারণ গুণ আছে। এই खन हातिही, यथा-नीना, প्रमहाता श्रिशाधिका, বেণুমাধর্য্য ও রূপমাধ্য্য। এই গুণ জ্রীনারায়ণে নাই। শ্ৰীক্ষে এই সকল গুণ থাকায়, তাঁহার প্রতি লক্ষার আনেজিত। স্বয়ংভগ্রান বলিয়া 🗟 কৃষ্ণ লক্ষ্মীর মন ভরণ করেন কিন্তু শ্রীনারায়ণ (স্বয়ং ভগবান নচেন **' বলিয়া) গোপিকাদিগের মন হরণ করিতে সমর্থ** इरवन नाहे। श्रीनावायराव कि क्या, श्रवः श्रीकृष् গোপীগণের প্রতি হাস্তকৌতৃক করিতে শ্রীনারায়ণ-ক্লপ ধারণ করতঃ তাহাদিগকে চতুভূজি মুর্ত্তি দেখাই- লেন, কিছে শীক্ষকের এই নাবায়ণ বিগ্রহে গোপী-দিগের আনে) অভুরাগ জিলিল না "

এই কথা বলিয়া প্রভু, ভট্টের গর্ব্ব চুর্ল করত: তাঁচার মনে স্থুণ দিবার উদ্দেশ্যে উপরি-বর্ণিত সকত দিলান্ত ফিরাইয়া কহিলেন "ভট্ট। আপনি ছ:খিত হটবেন না। আমি পরিহাস করিয়া এই সব কহিয়াভি। আপনি শাস্ত্র হিন্ধান্ত শ্রবণ করুন। ইহাতে বৈষ্ণবদিগের বিশাস আছে। এই বিশাস মতে এক্ষ ও জীনারায়ণ স্বরূপত: একই এবং গোপী (রাণা) ও লক্ষাজে ভেদ নাই, ইহাঁরা একরপ। লক্ষা তাঁহার অশিনী গোপীছার। কঞ-সঙ্গ আম্বাদন করেন। শ ঈশ্বরতত্ত্ব হিসাবে শ্রীক্লফে ও শ্ৰীনারারণে কোন ভেদ নাই। ভেদ মানিলে অপরাধ হয়। একই ঈশর তাঁহার একই বিগ্রহে

<sup>;</sup> কিন্তু গোপী কখনও লক্ষ্মীদারা শ্রীনারারণের সক্ষ শাবাদন করেন না।

ভত্তের ধ্যানাঞ্সারে নানা আকার ও নানা রূপ প্রকাশ করেন। (৯১খ)

'মণির্যথা বিভাগেন নীলপীতাদিভিযুক্তঃ । রূপভেদ মবাপ্লোতি ধ্যানভেদাত্তথাচ্যুতঃ' ॥"(১১গ)

- (৯১খ) স্বসিদ্ধান্ত থণ্ডিত হইল দেখিয়া ভট্ট জভীব জুংখিত হইলেন। মহাপ্রভু ভট্টের চিত্তপ্রসন্নতা জন্মাইবার জন্ত উপরোক্ত স্বসিদ্ধান্ত প্রচ্ছন রাখিয়া নাধারণ লোকের মধ্যে প্রচলিত সিদ্ধান্তের অবতারণা করিলেন।
- (৯১গ) যেমন একই মণি নানাবর্ণবিশিষ্ট বস্তুদারা বিভাগবশতঃ
  নীল-পীতাদি ভিন্ন ভিন্ন বর্ণবিশিষ্ট বলিরা প্রতীরমান
  হয়, সেইরূপ অচ্যুত (প্রীকৃষ্ণ)-(ভক্তের) ধানভেদবশতঃ রূপভেদ প্রাপ্ত হয়েন অর্থাং ভিন্ন ভিন্ন রূপে
  প্রকাশিত হয়েন। (নারদপঞ্চরাত্র)

# ৪৩। অপ্রাকৃত বস্তু প্রাকৃত ইন্দ্রিয় গোচর নহে।

পেতৃবন্ধ যাইবার সময়ে পথিমধ্যে দক্ষিণ
মথ্রায় জ্বনৈক সংসার-বিরক্ত রাম্ভক্ত ব্রাহ্মণের
সহিত মহাপ্রভুর সাক্ষাৎ হয়। সেই বিপ্র মহাপ্রভুকে নিমন্ত্রণ করিলেন, কিন্তু আশ্চর্যাের বিষয়,
তিনি পাক করিলেন না। মহাপ্রভু জিজ্ঞানা
করিলেন "মহাশয়! মধ্যাহু হইল, এখনও পাক
করিলেন না কেন?" বিপ্র বলিলেন "আমার
অরণাে বসন্তি, পাকের সামগ্রী সম্প্রতি এ স্থানে
মিলে না। লক্ষ্মণ বগ্র শাক ফল মূল আনিবেন,
তবে সাভাদেবা পাক করিবেন।" শ্রীরামচন্দ্র বনে
বাস করিভেছেন, এই আবেশে বিপ্রের উপাসনা।
ভাহার এই কথা শ্রবণ করিয়া মহাপ্রভু অভ্যন্ত

मझ्डे इटेलिन। बाम्रण, ठाँठात के व्यादन एक ছইলে, ভাভাতাডি পাক কবিলেন এবং বেল। তৃতীয় व्यष्ट्रिय मगग्र महाश्रज्ञ (ভाजन कताहे लिन। क्छि निष्क উপवाम कविशा विश्वना। श्रेकु विन-त्मन "विश्वा जाशीन (कन छेशवाम कतित्मन. আপনার কিদের এত দুঃধ এবং আপনি কেন 'হা হতাণ' করিতেচেন ?" বিপ্র বলিলেন "আমার জীবনে কোনও প্রয়োজন নাই। অগ্রিতে অথবা জলে ু প্রবেশ করিয়া আমি জীবন ত্যাগ করিব। তঃপের কণা আর কি বলিব, জগন্মাতা মহালক্ষা দীতা ঠাকুরাণীকে কিনা রাক্ষ্যে স্পর্শ করিল, ইচাও • আমার কর্ণে শুনিতে হইল। এই দু:থে আমার দেহ প্রাণ দিবারাতি জলিভেছে। অতএব আর এ শরীর দারণ করা আমার কোন মতেই কর্ম্ম A(\$ !"

প্রভু কংহ "এ ভাবনা না করিছ আর। প্রিড হঞা কেনে না কর বিচার :: ঈশ্বর প্রেয়সী সীত। চিদানন্দ মর্তি। আক্তেন্ডিয়তে তাঁরে দেখিতে নাহি শক্তি # স্পর্ণিবার কাজ আছুক, কেহে। না পায় দর্শনে। দীতার আকৃতি মায়া হরিলা রাবণে # রাবণ আসিতে দীতা অন্তর্দান কৈল। রাবণের আগে মায়া-সীতা আনি' দিল ॥ অপ্রাক্ত বস্ত্র নহে প্রাকৃত গোচর। বেদ-পুরাণেতে কহে এই নিরম্ভর । বিশ্বাস করিছ তমি আমার বচনে। পুনরপি কুভাবনা না করিহ মনে I" প্রভুর বচনে বিপ্রের হইল বিশাস। (ভান্সন করিল, হৈল জীবনের আশ । (৯২)

<sup>(</sup>৯২) শ্রীচৈ-চ—মধ্য। ৯ম। আকৃতি মারা—মারামূর্ত্তি। প্রাকৃত গোচর — প্রাকৃত (জড়) ইব্রিলের গোচর।

### ১৪। সাধ্য-সাধন-তত্ত্ব বিচার।

শ্রীমন্মহাপ্রভু শ্রীমধ্বাচাধ্যের দীলাস্থল উড়ুপীডে আসিধা উপস্থিত হইলেন। তথায় তত্ত্বাদিগণ বাস করেন। তাঁহারা মহাপ্রভুকে প্রথম দর্শনে ঘাষাবাদী সন্নাদী মনে করিয়া তাঁহার সাদর সভাষণ করিলেন না। কিন্তু পরে তাঁহার প্রেমাবেশ দেপিয়া তাঁহারা সকলেই চমৎকৃত হইলেন এবং তাঁহাকে পরম বৈষ্ণব জ্ঞানে তাঁহার প্রতি প্রভত স্মান প্রদর্শন করিলেন। ইহাঁদের অস্তবে বৈষ্ণব-তার গর্ব আছে বৃবিতে পারিয়া মহাপ্রভূ ঈষং হাসিয়া ইহাদিসের সহিত ইষ্টগোষ্টা\* করিতে প্রবৃত্ত হইলেন এবং অতি দীনভাবে (বেহেতু তিনি নিজেই शाक्ष मस्थानाग्रञ्ज) उच्चानी बाहार्यादक निल्लन "আপনি শ্রেষ্ঠ সাধ্য-সাধন-তত্ত্ব আমাকে বলন।" আচার্যা বলিলেন ''বর্ণাশ্রামধন্ম ক্লয়ে সমর্পণ করাই

<sup>\*</sup>हेर्राश्री = कुशक्**ष**ा

কুষ্ণ-ভক্তের শ্রেষ্ঠ সাধন এবং এই সাধন ছারা পঞ্চবিদ মুক্তির মধ্যে কোন একটা পাইয়া বৈকুঠে গমনই শ্রেষ্ঠ সাধা বলিয়া শাল্পে নিরূপিত হইয়াছে।" মহাপ্রভ বলিলেন "প্রবণ কীর্ত্তনকেই শাল্পে ক্ষপ্রেম-রূপ সাধাবস্তু লাভের পরম সাধন বলিয়াছেন। তাবণ কীর্ত্তন শ্রেষ্ঠ সাধন এবং ক্লফপ্রেম শ্রেষ্ঠ সাধ্য অর্থাৎ সাধনীয় বস্তা শ্রবণ কীর্ত্তন হইতে ক্লফে প্রেম জন্ম। কৃষ্ণপ্রেম পঞ্চম পুরুষার্থ এবং সর্বা শ্রেষ্ঠ। সর্বাশান্তেই কর্মনিন্দা ও কর্মত্যাগ উপদেশ দিতেতেন, কারণ কর্ম হইতে কথনও ক্লফেপ্রেম-ভক্তি হয় না। ভক্তগণ পঞ্চবিধ মৃক্তিকে নরকবৎ অতি তৃচ্ছবোধে ত্যাগ করিয়া থাকেন। তাঁহারা মুক্তি ও কর্ম (বর্ণাশ্রমধর্ম) এই উভয় বস্তুই ত্যাগ করেন। অভএৰ মুক্তি কথনও সাধ্য (পুরুষার্থ) হইতে পারে না। কিন্তু এই চুই বস্তুই আপনি সাধ্য সাধন बनिश शामना कतिरान । आयारक मधानी रहिश्य বঞ্চনা করিতেছেন এবং আমার নিকট প্রকৃত সাধ্য লাধন লক্ষণ ব্যক্ত করিলেন না।" এই কথা শুনিয়া শুন্তাচাধ্য অন্তরে অত্যক্ত লক্ষিত ইইলেন এবং প্রভূব বৈশ্ববতা দেখিয়া বিশ্বিত ইইলেন এবং প্রভূকে বলিলেন "আপনি যাহা বলিলেন ভাহাই শভ্য। আপনি যাহা বলিলেন ইহাই বৈশ্ববেদ্ধ শেষ্ঠ সাধ্য ও লাধন "

ভববাদী আচার্য্য সব শান্তেতে প্রবীণ।
তাঁ'রে প্রশ্ন কৈল প্রভু হঞা যেন দীন ॥
"সাধ্য সাধন আমি না জানি ভালমতে।
সাধ্য সাধন শ্রেষ্ঠ জানাহ আমাতে।"
আচার্য্য কছে "বর্ণান্তামধর্ম ক্লে সমর্শণ।
এই হয় ক্লেডভের শ্রেষ্ঠ সাধন।
সক্ষবিধ মৃক্তি পাঞা বৈকুঠে গমন।
সাধ্য শেষ্ঠ হয় এই শাস্ত্র নিরূপণ॥"

প্রক্র করে 'শান্তে করে শ্রবণ কীর্ত্তন। कुखार श्रेम-(मर्ग क्लिव भ्रेम म्मिन ॥ প্রবন কীর্জন হৈছে ক্ষেত্র হয় প্রেমা। দেই পঞ্ম পুরুষার্থ পুরুষার্থেব সীমা॥ ক্রমিন্দা কর্মভাগে দর্বশাল্পে করে। কর্ম হৈছে প্রেমভক্তি ক্ষে কভ নচে। পঞ্চবিধ মুক্তি ভাগে করে ভক্তগণ। मस कति शक्ति (मर्श नेतरकत मग ॥ কর্ম মৃক্তি চুই বস্তু ভাঙে ভক্তগণ। সেই ছুই স্থাপ তুমি সাধ্য সাধ্য ॥ সমাসী দেখিয়া সেরের কল্পত বঞ্চন। না কহিলা তে ঞি সাধ্য সাধন লক্ষণ।" ন্ত্রি ভতাচার্যা হৈলা অম্ববে লচ্ছিত। আছুর বৈষ্ণবভা দেখি হৈলা বিশ্বিভ ।

আচার্য্য করে "তুমি যেই কচ সেই সত্য হয়। সর্ব্বশালে বৈফ্যবের এই হুমিন্চয়।" (৯৩)

### ৪৫। ঈশ্বর শান্ত-নিয়মাধীন নহেন।

দক্ষিণাঞ্চল হইতে নীলাচল প্রত্যাবর্ত্তন করিয়া

(৯৩) থ্রীটে-চ—মধ্য। ৯ম।
তথ্যবালী ভতত্ব (বাথার্থ্য) বাল্ (কথন) যাঁহার ,বিশ্বন্থ
সকল পদার্থ সত্য, ইহাই বাঁহানের মত, তাঁহাদিগকে
তথ্যদী বলে।
কর্ম্ম ভবণভ্রম। মারাবাদী ভবাঁহার। জনংকে (রক্ষ্ম
সর্পবং) মিখ্যা বলেন তাঁহাদিগকে মারাবাদী বলে।
করহ বক্না ভাষােহার সম্মান রক্ষাহে প্রস্কৃ বনিদেন
"আপনি প্রকৃত তত্ত্ জানেন কিন্তু ভাছা আবদকে
বলিলেন না।"
ইইগোঞ্জি—কুক্কর্থ

মহাপ্রভূ কাশী মিশ্রের আশ্রমে বাদ করিভেছেন। এমন সময়ে একদিন গোবিনদোস নামক এক বাজি আদিয়া মহাপ্রভুর সমীপে দণ্ডবং হইয়া উাহাকে বলিলেন "আমি ইশ্বর পুরীর ভুত্য, আমার নাম গোবিন্দ। পুরী গোসাইএর আজ্ঞায় আমি আপনার নিকট আনিয়াছি। সিদ্ধিপ্রাপ্তিকালে গোঁসাই আমার প্রতি এই আজা কারলেন যে আমি যেন আপনার নিকট যাইয়া আপনার সেবা করিতে থাকি। তাই প্রভর আজায় আগনার নিকট আসিলাম।" মহাপ্রভু বলিলেন "পুরীশ্ব আমাকে বাৎসল্য করিভেন এবং সেই জ্মুই আমার প্রতি কুপা করিয়া তিনি তোমাকে আমার নিকট পাঠাইয়া-ছেন।" এই কথা শুনিয়া রায় রামান<del>না</del> প্রভাকে জিজ্ঞাসা করিলেন "ঈশ্বর পুরী গোঁসাই কিমপে শৃস্ত-দেবক গোবিন্দকে রাখিয়াছিলেন ?" শাস্ত্রমতে গুৰুকে ঈশ্বর জ্ঞান করিতে হয়। মহাপ্রভু বলিলেন

"আমার গুরুদেব ( অর্থাৎ ঈশ্বর—বেতেতু শাক্ষমতে গুরুতে ও ঈশরে কোনও ভেদ নাই ) লোক বিধি হইতে স্বতন্ত্র। তিনি শাল্পের নিয়মাধীন নহেন্ এবং তাঁহার কুপা জাতিকুল মানে না ইহার দৃষ্টাম্ভ দেখ, ভগবান বিভুরের গুড়ে ভোজন করিয়াছিলেন। ভগবানের কুপা কেবল মাত্র ক্ষেই-দেবার অপেক। করে। ভগবান ক্ষেত্রে বশ-ৰভী হইয়াই শান্ত্ৰবিধির বহিভুতি আচরণ করিয়া থাকেন। বেদবিধির মধ্যাদা রক্ষা অপেক। ক্ষেত্-সেবায় ভগবান কোটাগুণ হুথ পান।" প্রভূ রামানন্দের প্রশ্নের এই উত্তর করিলেন যে গোবিন্দ । শুদু হইলেও তাহার ভক্তিতে আঠুই হটয়। তাহার গুরুদেব (ঈশ্বর পুরী) কুপা করিয়া ভাষাকে দেবক कतिरलन। (२८)

<sup>(</sup>कक्ष) औटेंह-ह-मदा। ३०म।

মহাপ্রভূ ঐ কথা ধলিয়া গোবিন্দকে আলিক্স করিলেন

#### ৪৬। সন্নাসীর পক্ষে রাজ-দর্শন নিযিদ্ধ।

একদিন সার্পভৌগ সহাপ্রভৃকে বলিলেন "পভো! যদি অভয় দেন তবে একটী বিষয় নিবেদন করি।" প্রভূবলিলেন "কোনও ভয় নাই, আপনি বলুন। যোগা হইলে উহা পালন করিব

এবং দার্কভৌমকে বলিলেন "আপনি বিচার করুন। আমার গুরুত্ব কিন্ধর আমার মাস্ত। অতএব তাহাকে আমার নিকের সেবার কি প্রকারে নিক্ত করিতে পারি ? এদিকে আমার গুরুদ্দেব যে আদেশ করিয়াছেন, তাহাও বা কি প্রকারে লজ্জন করি ! আমি এখন কি উপার করি বলুন।" ভট্টাচাষা বলিলেন "গুরু-আন্তো বলবান। শান্ত্যুকুদারে গুরু আন্তো কথনও কাজন কবিতে নাই।"

ঐথর ⇒শাস্ত্রমতে গুরুতে ও ঐথরে ভেদ নাই। একারণ মহাপ্রভু তাঁহার গুরুদেব ঐথর পুরীকে ঈথর স্থানীয় মনে করিয়া স-শাস্ত্র-নিরমের অবীন নহেন, তিনি কেরল । ৶িকুটে অধীন ইহাই ব্লিচেচেন। এবং অযোগ্য হইলে পালন করিব না।" সার্কভৌগ বলিলেন "রাজা প্রতাপকত রায় আপনার সহিত মিলিজ হইবার জন্ম অত্যক্ত উংক্টিজ হইরাছেন।" প্রভু কর্ণে হস্ত দিয়া বলিলেন "নারায়ণ, নারায়ণ, সার্কভৌগ! আপনি এরপ অযোগ্য বচন কেন বলিলেন ? আমি সংসার বিরক্ত সন্ন্যানী, আমার পক্ষে জী-কর্শন (অর্থাৎ সংলাপাদি পূর্বক কর্শন) যেরপ দৃষ্ণীয়, রাজ-কর্শন ও ভজেপ।"(১৫)

"मझामी विवक्त आगात बाक-मवणन।

. স্ত্রী-দরশন সম বিষের ভক্ষণ।

'নিজ্জিঞ্চনক্ত ভগবন্তজনোন্থক্ত পারং পর জিগমিধোর্ভবসাগরক্ত।

<sup>(</sup>२०) और्ट-५-नश्रा । १ >> न।

সন্দর্শনং বিষয়িণামথ যোষিতাঞ্ হা হস্ত হস্ত বিষতক্ষণতোহপাসাধু:॥" (৯৬)

সার্বভৌম বলিলেন "প্রভো! আপনি যাহা বলিভেচেন ভাহা সভ্য কিন্তু রাজা বিষয়ী ইইলেও ভিনি প্রীক্রগনাথদেবের সেবক ও একজন উত্তম ভক্ত। এরূপ ভক্তকে দর্শন করিলে কোনও দোষ হইছে পারে না।" প্রভু উত্তর করিলেন "রাজা জগনাথ দেবক ও ভক্ত ইইলেন সন্ন্যাসীর পক্ষে কালস্পা-কার। কাঠের নারীমূর্ত্তি স্পর্শ করিলেও ধেরূপ চিন্ত বিকার উপস্থিত হয় সেইরূপ সন্ন্যাসী হইয়া রাজ-দর্শন করিলে বিশেষ কনিষ্ট ঘটে।

<sup>(</sup>৯৬) শ্রীচৈতস্থাচল্লোকর নাটক—সার্ক্ডোমের প্রতি মহাপ্রতুর বাজা। ৮ । ২৪

<sup>্</sup>বাক্য। ৮। ২৪ সংসার সাগবের পর পারে যাইতে ইচ্চুক নিঞ্চাম (সম্বত্ত বিদর্জনকারী) কৃষ্ণসেবাপরায়ণ ব্যক্তিদিগের পক্ষে কৃষ্ণেতর বিষয়সেবাপরায়ণ ব্যক্তি ও স্ত্রীদশন, বিষভক্ষণ অপেক্ষাপ্ত অকল্যাগকর। (থেদের সহিত মহাপ্রভু এই উক্তি করিলেন ১)

'আকারাদপি ভেডব্যং স্ত্রীণাং বিষয়িণামপি দ ষ্থাহের্মনসঃ কোভন্তথা ডস্তাক্বতের পি' ॥(৯৭)

্রিপ্ত । নিরম্ভর কুষ্ণনাম-কীর্তনের ফল।

গোড়দেশ হইতে রথমাত্রা উপলক্ষে বহ ভক্তপণ নীলাচলে আদিলেন। রাজা প্রতাপক্ত সমাপত বৈষ্ণবিদ্যের বাদাবাটীর ও প্রসাদারের উপযুক্ত ব্যবস্থা করিয়া দিলেন। গোপীনাথ আচার্য্য স্কেব-ক্জোমের ভগিনীপতি) সকলকে বাদা দেখাইর!

(সার্ব্বভৌমের প্রতি নহাপ্রভুর উক্তি) বেষদ সর্গ ও তাহার আকৃতি দেখিলেও মনে কোভ অর্থাৎ ভর জন্মে দেই রুগ ক্লী ও,বিষমা লোকের কৃত্রিম আকার দেখিলেও ভর হয়

<sup>(</sup>२१) बीटेहज्यहटलाम्य नाउँक--- । २६।

দিলেন। ঐ সমস্ত ভক্তগণের সহিত হরিদাস ও আদিয়াছেন ব মহাপ্রভুকে দেখিয়া হরিদাস দণ্ডবং হুইয়া পড়িলেন। প্রভ তাঁছাকে উঠাইয়া আলিকন कतिराम । ठतिमान विलासन "आणि नी जाणि অস্পৃত্র ও পামর। আপনি আমাকে স্পর্শ করিবেন ন।" প্রভু বলিলেন "হরিদাস। আমি নিৰে পবিত্র হইবার জন্মই তোমাকে স্পর্শ করিলাম ৷ ভোমার পবিত্রভা আমাতে নাই। তুমি নিরম্ভর কুষ্ণনাম করিভেচ বলিয়া তুমি প্রতিক্ষণেই সর্বা-, তার্থে সান यक তপ দান ও বেদ অধ্যয়ণের ফললাড় করিতেছ এবং তুমি ব্রাহ্মণ ও স্ত্র্যাসী হইতে পরম পবিতা। (১৮)

'**অহোবত খণ**চোহতো গরীয়ান্, য**ল্জিহ্রা**গ্রে বর্ত্তে নাম তুডাং।

<sup>(</sup>२४) खीरेन-इ-- नशा ३३मा

তেপুন্তপতে জুছবু: সন্ধুরার্যা ব্রহ্মান্তচুর্নাম গুণস্তি যে তে'॥" (১৯)

# ৪৮। গৃহস্থ বিষয়ী লোকের সাধন-উপদেশ ও বৈষ্ণবের ক্রম নির্ণয়।

রথযাত্রা উপলক্ষে গৌড়দেশ হইতে বৈঞ্চবগণ

#### (क्रेंक) खोत्रायड-०।००।४

মান্তা দেবছতি পুর কপিলকে বলিতেছেন—বাহার ুজিহ্বাগ্রে আপনার নাম বর্ত্তমান দেই ব্যক্তি নীচ কুলোভ্ড ুক্ইলেও শ্রেষ্ঠ। বাঁহারা আপনার নাম উচ্চায়ণ করেন কাঁহার। ভপক্তা করিয়াছেন, যক্ত করিয়াছেন, সক্কতার্থে স্থান করিয়াছেন কাঁহারা আর্য্য বলিয়া পরিগণিত ও এবং বেদ অধ্যয়ন করিয়ান ছেল।

নীলাচলে আসিয়া রথযাত্রার পর আরও কিছুদিন তথায় বাস করিবার পর মহাপ্রকু তাঁহাদিগকে গৌড-দেশে প্রত্যাবর্ত্তন করিতে আজ্ঞা দিলেন। বৈষ্ণবগণ একে একে প্রভূব সহিত সাক্ষাৎ করিয়া তাঁহার অমুমতি লইয়া রওনা হইতেছেন। ঐ সুময়ে গুহন্ধ বৈষ্ণৰ রামানন্দ ও তাহার পিতা সত্যরাজ প্রভূকে জিজান। করিলেন "প্রভো। গৃহস্ত-বিষয়ীর সাধন সম্বন্ধে উপদেশ প্রার্থনা করি।" প্রভু বলিলেন "কুষ্ণদেবা, বৈষ্ণবদেবা এবং নিরম্ভর ক্রফনাম সংকীর্ত্তন কর"। সভারাজ জিল্লাসা কবি-লেন "প্রকৃত বৈষ্ণব কিরুপে চিনিব ১" প্রভ বলিলেন "যার মুখে একবার কৃষ্ণনাম শুনা যায় সেই বৈষ্ণব এবং সকলের পূজা ও শেষ্ট"। পৌডদেশস্থ বৈষ্ণবগণ ত্তীয় বংসর নীলাচলে রথযাতা উপলক্ষে গমন ্করিলেন। তাঁহারা তথায় চাতৃশ্মাস্থ সমাপন করিয়া স্বদেশাভিমুথে ফিরিবার আয়োজন করিলেন। ঐ

সময়ে কুলানপ্রামবাদী সভারাদ্ধ ও রামানন্দ প্রবিৎ মহাপ্রভুকে বলিলেন 'প্রভা ় আমাদিগের কর্ত্তব্য সাধন সম্বন্ধে আজ্ঞ। করুন।" প্রভু উত্তর ক্রিলেন 'বৈষ্ণবদেবা ও নাম সন্ধীর্ত্তন কর। এই ছুট কার্য্য করিলে শীঘ্রই শ্রীকৃষ্ণ-চরণ পাইবে।" তাঁহারা ক্ষিজ্ঞাসা করিলেন ''বৈষ্ণব কে এবং তাঁগার লক্ষণ কি?" তবে প্রভু তাঁহাদিগের মনোভাব বুঝিতে পারিয়া ঈষং হাস্তা করতঃ বলিলেন ''ঘাহার মুধে নিরন্তর ক্লফনাম, সেই বৈফ্রন্রেষ্ঠ।" পর বৎসরে তাঁহারা প্রভকে এরপ প্রশ্ন করিলে মহাপ্রভু উত্তর করিলেন ''বাহার দর্শন মাত্রেই দর্শকের মুধে আপনা হইতেই কৃষ্ণনাম আইসে তাঁহাকে বৈষ্ণক-প্রধান বলিয়া জানিও।" মহাপ্রভুর ক্রমার্থ্যে জিন বংগরের উপদেশ বিচার করিলে দেখা যায় के छिलातम बारका विकाव ( अकवात कृष्णनारम ) বৈষ্ণবভর (নিরস্তর কৃষ্ণনামে) এবং বৈষ্ণবভ্রম

(গাঁচার দর্শনে মুখে আপনা হইতেই কুফানাম অংহেসে) এই তিন প্রকার বৈফ্বের ক্রেম ও শ্রেণী বিভাগপাওয়াষায়।"

তবে রামানন্দ আর সত্যরাজ খান। প্রভার চরণে কিছু করে নিবেদন ॥ "গৃহস্থ বিষয়ী আমি কি মোর সাধনে। ত্রীমুখে আজ্ঞা করেন নিবেদি চরণে ॥" প্রভু কঙে ''বৈষ্ণবদেবা কুষ্ণের দেবন। নিবন্তর কর ক্ষণনাম সন্ধীর্তন ॥" সভাবাজ করে "বৈষ্ণব চিনিব কেমনে। কে বৈষ্ণব কহ তার সামাত্র লক্ষণে॥" প্রভু কহে ''ঘা'ব মুপে শুনি একবাব। কৃষ্ণনাম, সেই পূজা শ্রেষ্ঠ স্বাকার। এক কফনামে করে সর্বর পাপক্ষয় i নববিধ ভক্তিপূর্ণ নাম হইতে হয়॥

দীক্ষা পুরশ্চধ্যা বিধি অপেক্ষা না করে।
জিহ্বাস্পার্শে আচ গুলে সভারে উদ্ধারে ॥
অনুষক্ষ ফলে করে সংসারের ক্ষয়।
চিত্ত আকর্ষিধা করে ক্লফ্চ-প্রেমাদয় ॥
'আকৃষ্টি: ক্লভচেডপাং স্থমনসামুচ্চাটনং চাংহস।
মাচ গুলমমুকলোকস্থলভো বশুক্ষ মুক্তিপ্রিয়:।
নো দীক্ষাং ন চ সংক্রিয়াং ন চ
পুরশ্চর্য্যাবিধিমনাগীক্ষতে
মদ্রোহয়ং রসনাম্পুর্গেব ফলতি

মদ্রোহয়ং রসনাস্পৃগের ফলাভ শ্রীকৃষ্ণনামাত্মক:॥²(১০০)

<sup>(</sup>১০০) শ্রীচৈ-চ-—মধা। ১১শ।

• শ্রীকৃষণামাত্মক এই মন্ত্র জিহ্বা ম্পর্শ মাত্রেই ফলদান

করে। ইহা দীক্ষা সংক্রিয়া কি পুরশ্র্যার কিঞ্চিন্মাত্রও

ক্রেপেকা করে না। ইহা মহং ও মনখা ব্যক্তিগণের চিত্তকে

আকর্ষণ করে। ইহাতে পাপ বিনয় হয়। ইহা চণ্ডাল হইতে

আরম্ভ করিয়া সমন্ত অমুক (বাক্শক্তিশালী) লোকের পক্ষে

স্থান্ত এবং ইহা মুক্তিরূপ ঐশ্চয্যের ব্দীকারক। (পদ্মাবলা)

অতএব যার মৃথে এক রুঞ্নাম। সেই ত বৈঞ্ব, কর তা'র পরম সম্মান॥" (১)

\*

কুলীনগ্রামী পূর্ববং কৈল নিবেদন।

''প্রভৃ আজ্ঞা কর আমার কর্ত্তব্য সাধন।"

প্রভৃ করে "বৈষ্ণবদেবা নাম সম্বীর্ত্তন।

ফুই করি' শীঘ্র পা'বে শীক্ষফচরণ।"

তিঁহো কহে "কে বৈষ্ণব কি ভা'র লক্ষণ।"
ভবে হাসি কহে প্রভু জানি ভা'র মন।

'কৃষ্ণনাম নিরস্তর বাঁহার বদনে।

সেই বৈষ্ণবশ্রেষ্ঠ, ভজ ভাঁহার চরণে।"

অনুষক ফল — এক উদ্দেশ্যে কার্যা করিতে বাইন্না
তাহার সহিত সহজেই অস্ত ফল পাওরার নামই অনুষক্ষ ফল ।
কৃষ্ণনামের ম্থা ফল—— চিত্ত আকর্ষণ করতঃ শ্রীকৃষ্ণের প্রেমোদর
অর্থাং প্রেমের উংপত্তি ইহার অনুষক্ষ ফল—— সংসার-ক্ষর।

<sup>(</sup>১) बीटेह-ह-मधा अथमा

বর্ষাস্তরে পুন: তা'রা এছে প্রশ্ন কৈল।
বৈফবের তারতম্য প্রভূ শিধাইল।
'বাঁহার দর্শনে মুখে আইসে কুফনাম।
তাঁহারে জানিহ তুমি বৈফব-প্রধান।"
ক্রম করি, কহে প্রভূ বৈষ্ণব লক্ষণ।
বৈষ্ণব, বৈষ্ণবতর, আর বৈষ্ণবতম। (২)

(२) औदिन-५-- मधा। ३७म।

কুলীনগ্রামী - রামানন্দ ও সভারাজ।

হাসি, প্রভূ কহে -- প্রভূ পূব্য বাবে যে বৈফবলকণ বলিয়াছিলেন সেইক্লপ লক্ষণের বৈফব পাওরা এবং তাঁহার বেবাদি করা অসম্ভব বিবেচনা করিয়াই যে ইহারা বৈফবের বিশেষ লক্ষণ জানিতে ইচ্ছুক হইরা প্রভূকে জিজ্ঞাস। করিতে-ছেন, প্রভূ ইহা বেশ বুঝিতে পারিয়া হাস্ত করিলেন।

বর্ধান্তরে পুন: তার। ইছে প্রশ্ন কৈল = প্রভুর দ্বিতীর বারের উপদেশ অমুসারে বৈক্ষব চিনিয়া লওরা অসম্ভব বোধে কোরণ নিরপ্তর কৃষ্ণনাম লয় এরণ লোক অসংখ্য দেখা যায়-ইংদের মেবা অসম্ভব ) ইংহারা পুনরায় প্রশ্ন করিলেন।

## ৪৯। মর্কট-বৈরাগ্য বর্জনীয়।

মহাপ্রত্ গৌড়দেশের মধ্য দিয়া গঞ্চাতীরের পথে ত্রীব্রনাবন ঘাইবেন মনস্থ করিয়া নীলাচল হইতে রওনা হইয়। রামকেলি গ্রাম পর্যান্ত যাইয়া তথায় রূপ ও সনাতনের সহিত সাক্ষাৎ করিয়া তথা হইতে প্রত্যাবর্ত্তনপূর্বক শান্তিপুরে অধৈত-ভবনে উপস্থিত হইলেন। ঐ সময়ে বালক রঘুনাথ দাস আসিয়া প্রভুর সহিত মিলিত হইলেন এবং তথায় সাত দিন প্রভুর সঙ্গে বাস করিলেন। রঘুনাথের পিডা গোবর্দ্ধন বহু লোক ও দ্রব্য রঘুনাথের সঙ্গে দিঘাছিলেন। গোবর্দ্ধন ও তাঁহার সহোদর হিরণোর ভূসম্পত্তিতে বাৎসরিক তের লক্ষ টাকা লাভ হইত। রখুনাথের সহিত প্রেরিড লোকসমূহের মধ্যে রক্ষকও অনেক ছিল। রক্ষকের হন্ত হইতে কিরূপে নিছুতি পাইবেন এবং প্রভুর সহিত নীলাচলে যাইবেন

শান্তিপুরে অবস্থিতিকালে রঘুনাথ দিবারাত্রি কেবল ইংগাই চিন্তা করিতেন। সর্বক্ত শ্রীগোরাঙ্গ তাঁহার মনের ভাব জানিতে পারিয়া শিক্ষারূপে তাঁহাকে এই আখাস-বচন বলিলেন:—

"স্থির হৈয়া ঘরে যাও না হও বাতুল।
ক্রেমে ক্রমে পায় লোক ভবসিন্ধুকুল।
মকট-বৈরাগ্য না করিং লোক দেখাইয়া।
যথাযোগ্য বিষয় ভূঞ্জ অনাসক্ত হৈয়া।
অস্তনিষ্ঠা কর, বাহে লোক ব্যবহার।
অচিরাতে কৃষ্ণ ভোমায় করিবেন উদ্ধার।
বৃন্দাবন দেখি যবে আসিব নীলাচলে।
ভবে তুমি আমা পাশ আসিহ কোন ছলে।
সেকালে সে ছল কৃষ্ণ ক্রাবে ভোমারে।
কৃষ্ণ কুপা যারে,ভা'রে কে রাগিতে পারে॥" (৩)

<sup>(</sup>७) শ্রীচৈ-চ---মধা। ১৬শ। . মর্কট বৈরাগ্য = বহিবৈরাগ্য।

## ৫০। উত্তম হইয়াও আপনাকে হীন মনে কারবার ফল।

মহাপ্রভু গৌড়দেশ হইতে নীলাচলে প্রভাবর্ত্তন পূর্বক রামানল প্রভৃতি ভক্তগণকে বলিলেন "আমি রামকেলি গ্রামে উপস্থিত ইইলে, রূপ ও সনাতন তুই ভাই আমার সহিত মিলিত হইলেন। ইহাঁরা ভক্তপ্রেষ্ঠ, অতএব ক্ষেত্রর কুপাপাত্ত। ইহাঁরা যদিও রাজ্মন্ত্রী এবং বিছা ভক্তি ও বৃদ্ধিবলে পরম প্রবীশ তথাপি আপনাদিগকে তুণ হইতে হীন মনে করেন। ইহাদের দৈল্ভ দেখিয়া ও ভানিয়া পাষাণও বিদীর্ণ হয়। আমি ইহাদিগের ব্যবহারে ও আচরণে তুই হয়া ইহাদিগকে বলিশাম:—

"উত্তেম হক্রা হীন করি মান আপনারে। অচিরে করিবে ক্লফ তোমার উদ্ধারে॥"(৪)

<sup>(8)</sup> औरह-ह--भ्या । ३७म ।

## ৫)। सामानानी कुछ-जश्रवाशी।

নীলাচল হইতে বনপথে বুন্দাবনে যাইবার জন্ম মহাপ্রভু যাত্র। করিলেন /এবং কয়েক দিবস পরে বারাণ্দীধামে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। জনৈক ব্রাহ্মণ প্রভার অলৌকিক ব্যবহার দেখিয়া প্রকাশানন্দ সবস্থভীকে ভাঁচার চরিত্র সম্বন্ধে বলিলে প্রকাশানন্দ অনেক হাস্ত কৌতৃক ও প্রভুর অশেষ প্রকার নিন্দা করিলেন। ইহা শুনিয়া ব্রাহ্মণ অত্যন্ত তু:থিত হুইয়া প্রভুর নিকটে আদিয়া প্রকাশানন্দের কুৎ্দিত আচরণ সম্বন্ধে তাঁহাকে বলিলেন। ইহা শুনিয়া প্রভু ইষৎ হাসিলেন। সেই ত্রান্ধণ বলিলেন "যথন তাহার নিকট আমি আপনার (একুফটেডভা) নাম लक्ष्माम, जिनि । जापनात नाम जारनन रिनरनन। আপনার নোষ কীর্ত্তন করিতে ঘাইয়া 'হৈত্ত, হৈত্ত্ত' ৰলিয়া ভিনবার আপনার নাম উচ্চারণ করেন কিন্ত

একবার ও আপনার নামের প্রথমাংশ 'নীক্রফ' ঠাঁহার মৃথে আসিল না। প্রকাশানন্দ অবজ্ঞার সহিত আপ-নার নাম লইলেন, ইহা শুনিয়া ছঃথিত হইলাম। ঐ ব্যক্তির এবম্বিধ আচরণের কারণ রূপাপৃকাক আমাকে বলুন। আপনাকে দেথিয়া আমার মৃথ রুষ্ণনাম উচ্চারণ করিতেতে ।"

প্রভূ বলিলেন "প্রকাশানন্দ মাঘাবাদী ( বাঁহারা ।
সমস্ত স্ট পদার্থ মাঘিক অর্থাৎ মিথ্যা বলেন তাঁহাদিগকে মাঘাবাদী বলে ) অতএব কৃষ্ণ-অপরাধী।
সচিচানন্দ শ্রীকৃষ্ণ-বিগ্রহকে জগভাদির স্থায় মিথ্যা
বলায় মাঘাবাদিগণ কৃষ্ণবিষয়ক অপরাধী (অর্থাৎ
কৃষ্ণ সম্বন্ধে অপরাধযুক্ত ) স্বতরাং ইইাদের মূথে
ক্থানই কৃষ্ণনাম উচ্চারিত হয় না। এইজন্ম ইহাঁরা
কৃষ্ণরকে ব্রহ্ম, আত্মা, চৈতন্তাদি বলিয়া থাকেন।
কৃষ্ণের নাম ও স্বরূপ এই তুইটা স্মান (অপ্রাকৃত
বন্ধ্য)। কৃষ্ণের স্বরূপ যেমন প্রাকৃত চক্ষ্ণারা দুই হয়

না, মেইন্দ্রপ ক্বয়নাম প্রাকৃত জিহ্বাদারা উচ্চারণ করা যায় না. এইজন্তই মায়াবাদী প্রকাশানন্দের প্রাকৃত জিহবায় কৃষ্ণনাম আদে না। শ্রীকৃষ্ণের নাম, বিতাহ স্বরূপ, এই তিনটীই চিদানন্দ্ময় (চিত্ময়) বিধায এই ভিন্টীর মধো ভেদ নাই। কুফের দেহ ও দেহীতে, নাম ও নামীতে ভেদ নাই, কারণ ক্ষের দেহ, নাম ইত্যাদি সমস্তই চিলায়। কিন্তু জীবেব ভাহানতে। জাবের নাম, দেহ ও পর্মপ, প্রস্পর বিভিন্ন। লাকতেন্দ্রিয় দানা প্রাকত (দড়) বস্তবই অন্তভৃতি হয়। উহা দ্বারা ক্ষের্ঞাপাকত (চিগায়) গুণ লীলাদি কথনও অমুভব করা ঘায় না কিপা তাঁহার অপ্রাকৃত নাম প্রাকৃত জিহ্বাদারা উচ্চারণ করা যায় না। কৃষ্ণনামাদি প্রাকৃতেক্রিয় গ্রাহ্থ নহে বটে কিন্তু ঐ নামাদি গ্রহণ করিতে অভ্যাস করিতে করিতে ক্রমশ: আপনা হইতেই ক্ষুদ্রি পায়, কারণ ক্রমাগত নামোচ্চারণের ফলে প্রাকৃত জিল্লা অপ্রা-

কৃত হইয়া গায়। ক্ষেত্র নীলাবস একজানীকে আকর্ষণ করে একারণ ইহা ত্রন্ধানন্দ হইতে অধিক আনন্দ দান করে। ব্রন্থানন্দ অপেক্ষা কৃষ্ণগুণ গীলাদি অধিকতর আনন্দ দেয়, অতএব ইহা আত্মারামের ও মন আকর্ষণ করে। যখন ক্লফের চরণস্থিত তুলদীর গন্ধ আত্মারাম জ্ঞানীরও মন হরণ করে তথন ক্ষেত্র গুণ ও লীলার মহিমার বিষয় আর কি বলিব ? প্রকাশানন্দ রুষ্ণ অপরাধী বলিয়া তাঁহার প্রাকৃত মুখে কৃষ্ণনাম আইসে না। আত্মারাম জ্ঞানীগণ অপরাণী নহেন বলিয়া কৃষ্ণনামাদি তাঁহাদিগকে আকর্ষণ করিতে পারে, কিন্তু গারাবাদীগণ ক্লফ সম্বন্ধে गृहा ज्यानी विनया कृष्णत नामानि जाहानिशतक আকর্ষণ করিতে পারে না। একরিণ তাঁহার। কুফনামাদি গ্রহণে অসমর্থ।৫)

<sup>(</sup>६) औरें - च-मदा। ३१ मा

#### ৫২। মহাজনাবলাম্বত পথ।

নহাপ্রত্বারাণনী ধান হইতে এয়ালে এবং তথা হইতে মথুরায় পেলেন। তথার প্রীমাধবেক্র পুরীর শিষ্য তানৈক সন্যোভিয়া অথাৎ ক্ষরবিণিকের প্রান্ধা তাঁহাকে নিজাগত্রে লইয়া আসিলেন
এবং তাঁহার সধা বলভক্ত ভট্টাচার্য ঘারা রন্ধন
করাইলেন। কিন্তু মহাপ্রক্ত হাগিয়া ঐ প্রান্ধাণকে
ৰিগলেন "পুরী সোঁসাঞি যথন আপনার ঘরে ভিন্দা
(ভোগন) করিয়াত্বেন তথন আপনি আমাকে ভিন্দা
দিন। ইহাতে আমার শিকা। ১ইবে।"

যদ্বদাচরতি শ্রেষ্ঠগুস্তদেবেতরো জনঃ। স যং গ্রমাণং কুকতে লোকস্তদন্তর্তিতে॥ (৬)

<sup>(</sup>৬) গীতা—৩।২১। শ্রীকৃঞ্ অঞ্নকে বলিভেছেন :— শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি যাহা বাহা করেন, অন্তান্ত লোকেও তাহা তাহা করে। তিনি যাহা প্রামাণ্য বলিয়া মানেন, লোকেও ভাহারই অনুবর্তন করে।

সনোজিয়া রাজ্পের ঘরে সন্নাসীরা ভোজন করেন না বটে কিছু পুরী গোপাঞি তাঁহার বৈঞ্বাচার দর্শনে তাঁহাকে শিষ্য করিলেন এবং তাঁহার ঘরে
ভোজন করিলেন। ব্রাক্তণ বলিলেন "আপনি
আাষার ঘরে ভিক্ষা করিবেন ইহা আমার বড়
ভাগ্যের কথা। আপনি ঈশ্বর, আপনি লৌকিক
বিধির অধীন নহেন। কিন্তু ছুই ও মুর্থ লোকে
আপনার নেন্দা করিবে। প্রভো! ইহা আমার
প্রেক্ত অম্থ হুইবে।"

প্রভূকহে "শ্রুতি মৃতি মৃত ঋষিগণ।

সব একমত নহে ভিন্ন দিন ধন্ম।
ধন্ম স্থাপন হেতু সাধু ব্যবহার।
পুরী গোসাঞ্জির আচ্যাণ গেই ধন্ম সার॥ (৭)

<sup>(</sup>१) और्ट- ज---- सवा २१७।

'তকোঁহপ্রতিষ্ঠ: শ্রুতয়ো বিভিন্না নাশাব্যবর্ণস্থা মতং ন ভিন্নং। ধর্মস্থা তত্ত্বং নিহিতং গুহায়াং মহাজনো যেন গতঃ দ পরাঃ॥'

## ৫৩। মুদলমান শাস্ত্রোক্ত গৃঢ় ভত্ত্ব কথন।

मश्र प्रभूता हरेए अद्यार याजा कतिरनन।

<sup>(</sup>৮) তর্ক অপ্রতিষ্টিত অর্থাৎ তর্ক করিরা কখনও কর্ত্তব্যা-কর্ত্তব্য স্থিরীকৃত হয় না। শ্রুতিগণ্ড বিভিন্ন অর্থাৎ অধিকার ডেদে বিভিন্ন পথপ্রদর্শক। বাঁহার একটা ভিন্ন মত নাই তিনি অবিপদবাচ্যই নছেন। ধর্ম্মের স্টুতত্ত্ব মিরিগুহার নিহিত অর্থাৎ অতীব প্রচন্ত্র। অতএব মহাজনগণ যে পথে গমন করিরাছেন সেই পথই সাধারণ লোকের অবলম্বনীয়।

গ্রাহার সঙ্গীদিগের পথভান্তি দেখিয়া তাঁহাদিগকে লইয়া তিনি এক বৃক্ষতলে বদিলেন। নিকটে অনেক গাভী চরিতেছে দেখিয়া তাঁহার মন উল্লিসিত হটল। আচ্ছিত এক গোপ বংশী বাজাইল। ইহা শুনিয়াই প্রভার প্রেমাবেশ হইল এবং ডিনি আচেত্তন হইয়া ভূমিতে পড়িলেন। তাঁহার সুণে ফেণ উঠিল ও খাসকল্ধ হইল। এই সময়ে কডিপয় অখারোহী ঐ স্থানের নিকট দিয়া যাইতে-ছিলেন। মহাপ্রকৃর এইরূপ অবস্থা দেখিয়া তাঁচার ধনাদি লইবার উদ্দেশ্যে তাঁহাকে তাঁহার স্কীগণ ( যাঁহাদিগকে এই স্লেচ্ছগণ দক্ষা বলিয়। মনে ক্রিয়াছিলেন ) ধুতুরা পাওয়াইয়া মারিয়া ফেলিয়াছে ইহারা এইরপ মনে করিয়া তাঁহাদিগকে বানিয়া ফেলিলেন। কিছুক্ষণ পরে মহাপ্রভু সন্ধাল'ড করিলেন এবং প্রকৃত ঘটনা মেচ্ছদিগকে বলিলেন। উহারা মহাঞ্জুর প্রেমাবেশ দেখিয়া তাঁহার চরণ

বন্দনা করিলেন। উহাঁদিগের মধ্যে কাল বস্তু পরিধানকারী গন্তার প্রকৃতির (বাঁহাকে অপর দকলে পীর বলিয়া দম্বোধন করিতেছেন) জনৈক স্লেচ্ছের মহাপ্রভু দর্শনে চিন্ত আর্দ্র হইল। ঐ বাজি নিজ-শাস্ত্র (অর্থাৎ কোরাণ) আলোচনা করিয়া নিবিব-শোষ (অর্থাৎ অপ্রাক্ত চিন্মর, আকারাদি বিহীন) ব্রহ্ম স্থাপনা করিলেন। তাঁহারই শাস্ত্রযুক্তি দারা মহাপ্রভু ঐ গত খণ্ডন করিলেন। সেচ্ছ বাহা বাহা বলেন প্রভু ভাহা সমস্ত খণ্ডন করার তাঁহার মুধে আর উত্তর আদিল না এবং ভিনি একেরারে নিস্তব্ধ হইলেন।

মহাপ্রভূ বলিলেন "আপনার শান্ত প্রথমতঃ নিব্বিশেষ অপ্রাকৃত ব্রহ্মের কথা বলিয়া অবশেষে সবিশেষ (অর্থাৎ চিন্মর আকারযুক্ত) ব্রহ্ম স্থাপনা ক্রিয়াছেন। আপনার শান্ত্রশেষে বলিয়াছেন 'একই ঈশ্বব, জিনি সবৈশ্বা, শান্ত কেবর, সচিদানক্ষেত্র,

পূর্ণত্রন্ধান্ধরণ, সর্ববাত্মা, সর্বজ্ঞ, নিত্য, সর্বাদিস্বরূপ: তাঁচা হইছে সৃষ্টি স্থিতি প্রলয় হয়। ভিনি ভগভের সুল সুন্ধ সমন্ত বস্তরই সমাশ্রয়। তিনি সর্বশ্রৈষ্ঠ. সর্বারাধ্য ও কারণের কারণ। তাঁহার ভক্তিডে জীব সংসার হইতে উত্তীর্ণ হয়। তাঁহার চরণে প্রীডি (অর্থাৎ অনুরাগ) পুরুষার্থসার। তাঁহার চরণ দেবায় পূর্ণানন্দ প্রাপ্তি (মোক্ষাদি আনন্দ যাহার এক কণাও নতে) হয়'। আপনার শাস্ত প্রথমতঃ কর্ম, জ্ঞান ও যোগ ত্বাপনা করিয়া অবশেষে ঐ সমস্ত খণ্ডন করত: ঈশরসেবা অর্থাৎ 'এবাদং' (দিবারাজি পাঁচবার নমাজানি ছারা ঈশ্বরসেবা) স্থাপনা করিয়াছেন। আপনাদিপের মধ্যে বাঁহার। পণ্ডিত বলিয়া খ্যাত তাঁহাদিগের শাস্তজ্ঞান নাই। শান্তের পূর্ববিধি ও অপর ( বর্থাৎ দ্বিতীয় বা শেষ ) বিধি মধ্যে অপর বিধিই বলবান। অত এব আপ-নার শান্তে কর্ম জ্ঞান যোগাদি সম্বন্ধে যে পূর্ব্ব বিধি

আছে তদপেকা অপর অর্থাৎ ভক্তিবিধিই শ্রেষ্ট । আপনি নিজ শান্ত বিচার করিয়া দেখন উংগতে শেষে বিচার পূর্বক কি লিখিত হইয়াছে।"

শ্রেচ্ছ বলিলেন "আঞ্পনি যাতা বলিলেন ভাহাই প্রাক্তত। আমাদের শাস্ত্রের গৃঢ় মর্ম গ্রহণ করিতে অসমর্থ হইয়া আমাদের পণ্ডিতগণ ঈশ্বরকে নির্বিশেষ বলিয়া ব্যাপা। করিয়া থাকেন। 'সাকার (অর্থাং অপ্রাকৃত চিনার-আকার বিশিষ্ট) ঈশ্বরট সেব্য, এতংশয়ক্ষে কাহারও জ্ঞান নাই।" \*

#### \* औरें क- मथा। अमा

কুলমান শান্তে লিখিত আছে যে সহম্মদ সপ্তম স্বর্গে ঈশবের পূর্ণ বিগ্রহ দর্শন করেন।

নির্বিশেষ ব্রহ্মের প্রতি ভক্তি করা কি তাহার সেব করা অসম্ভব ।

# শ্রীশ্রীরামকুষ্ণ উপদেশ।

স্বামী ব্ৰহ্মানন্দ সঙ্কলিছ ।

( লক্ষ্মীনারায়ণ-স্মৃতি)

देवनाथ, ५७२०।

লক্ষীনিবাস, বাগবাজার। ক্লিকাডা। ক্লিকাতা।

১২, ১৬ নং গোপালচন্দ্র নিয়োগীর লেন,

উবোধন কার্যালয় হইতে

ব্রহ্মচারী কপিল

কর্ত্তক প্রকাশিত।

All rights reserved.

ক্লিকাতা, ৬৪।১ ও ৬৪।২ নং হুকিয়া হাট, ক্লিক্সী প্রিকিং<sup>্</sup>উর্গার্কস্<sup>®</sup> হইডে **প্রাক্তমক্ত ঘোব ঘারা** মুদ্রিত।

# শ্রী শ্রীরামকু ফো

#### জয়তি।

অধুনাতন ধর্মাত্মদ্বিৎস্থ বন্ধবাসীর নিকট ভগবান ঞীশ্রীরামক্রফদেবের অমৃতময় উপদেশসমূহ নিতা-পাঠ্য বলিয়া পরিগণিত হইতেছে। সনাতন আর্য্য-यर्भत मुन ख्ळाकुनि क्षथरम উপনিষদ, যোগবাশिष्ठे, গীতা প্রভৃতি শান্ত্রে ও পরে নানা পৌরাণিক গ্রন্থে লিপিবদ্ধ পাওয়া যায়, কিন্তু নিরম বলবাসীর অন্ত-চিক্তায় দিন অভিবাহিত করিয়া শাল্প পঠ পূর্বক জ্ঞান-লাভ করিবার অবসর বা অধ্যবসায়, ছয়েরই বিশেষ অভাব। আমাদের বিশ্বাস, ভগবান শ্রীশ্রীরামক্রফদেবের অস্তরক মহাশিল্প পরমারাধ্য স্বামী ব্রন্ধানন্দের নিকট হইতে প্রাপ্ত মানবকল্যাণকর এই উপদেশসমূহ সেই অভাব পূর্ণ করিবে ও

বাদালীর নীরস অবসাদপূর্ণ জীবনে ঈশ-প্রেমের 
ক্ষর-তর্বদিশী শতধারে প্রবাহিত করিয়া উহাকে 
ক্ষরতময় করিয়া তুলিবে। সেই বিশ্বাসের বশবর্তী 
হইয়াই আমাদের স্বর্গত পরমারাধ্য ধর্মপ্রাণ 
পিতৃদেব ৮লক্ষীনারায়ণ দত্ত মহাশ্যের শ্বভি-শ্বরূপ 
এই গ্রন্থ ত্রিতাপ-তাপিত ক্ষেক্টী স্বজাতির হত্তে 
নিত্য-পাঠের জন্ম তদীয় অধ্য সন্তান্তর কর্তৃক 
প্রদন্ত হইল।

১০২০ বৈশাৰী শুক্লা-ক্রেমেনী সন্মী-নিবাস, ( বাগৰাজায়, কলিকাভা।)

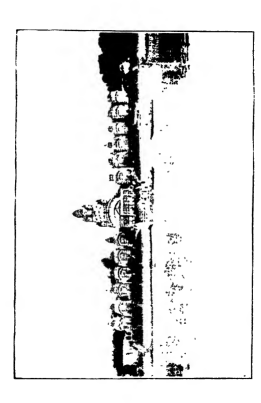
শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণচরণে সভন্ত প্রাণড শ্রীহরিপদ দন্ত ভ শ্রীকিরণচন্দ্র দন্ত।

# সূচীপত্ত।

| বিষয়।                   |     |     | र्श्वा । |
|--------------------------|-----|-----|----------|
| আত্মজান                  | ••• | ••• | ۵        |
| ঈশ্বর                    | ••• | ••• | •        |
| <u>মায়া</u>             | ••• | *** | 3        |
| অবতার                    | ••• |     | Se       |
| জীবের অবস্থাভেদ          | ••• |     | ১৬       |
| গুরু                     | ••• |     | ₹8       |
| ধর্ম উপলব্ধির বস্তু,     |     |     |          |
| পাঠ বা বিচারের বস্তু নয় |     | ••• | २३       |
| সংসার ও সাধন             | ••• | ••• | 6        |
| সাধনের অধিকারী           | ••• | ••• | 8¢       |
| বিভিন্ন প্রকারের সাং     | ₹   | ••• | t.       |
| সাধনের বিশ্ব             | ••• | ••• | 60       |
| সাধনের সহায় '           | ••• | ••• | 90       |
| সাধনে অধ্যবসায়          | ••• | *** | 96       |

| বিষয়                  | •                |     | शृष्ठा ।   |
|------------------------|------------------|-----|------------|
| ব্যাকুলতা              | •••              | ••• | <b>.</b>   |
| ভক্তি ও ভাব            | •••              | ••• | <b>b</b> 9 |
| <b>था</b> न            | •••              | ••• | 20         |
| শাধন ও আহার            | •••              | ••• | <b>3</b> 7 |
| ভগবৎকৃপা               | •••              | *** | 25         |
| সিশ্ব অবস্থা           | •••              |     | ં<br>૱૭    |
| <b>শৰ্কণৰ্মসমন্ত্ৰ</b> | •••              | ••• | 8 • ډ      |
| কৰ্মফল                 | ***              |     | ۵۰۵        |
| <b>যু</b> পধৰ্ম        | •••              | *** | >>•        |
| ধর্মপ্রচার             | •                |     | 220        |
|                        | স্চীপত্র সমাপ্ত। |     | - •        |
|                        |                  |     |            |





# এত্রীরামকুফ উপক্রেশ

#### আছাত্তান।

১। মামুৰ আপনাকে চিন্তে পার্লে ভগ-বান্কে চিন্তে পারে। "আমি কে" ভাল রূপ বিচার কর্লে দেখ্তে পাওরা যার, আমি বলে কোন ছিনিব নাই। হাভ, পা, রজ, নাংস ইত্যাদি, এর কোন্টা আমি ? বেমন প্যাজের খোসা ছাড়াতে ছাড়াতে কেবল খোসাই বেরোর, সার কিছু থাকে না, সেই-রূপ বিচার করে আমিশ্ব বলে কিছু পাইনে। শেষে যা থাকে, সেই আত্মা— চৈতন্ত। আমার আমিছ দুর হ'লে ভগবান দেখা দেন।

২। ছুই রকম আমি আছে; একটা পাকা আমি, আর একটা কাঁচা। আমার বাড়ী, আমার ঘর, আমার ছেলে, এগুলো কাঁচা আমি; আর পাকা আমি হচ্চে, আমি ভাঁর দাস, আমি ভাঁর সন্তান, আর আমি সেই নিত্য-মুক্ত জ্ঞানস্বরূপ।

ত। এক ব্যক্তি তাঁকে বলেছিলেন, "আমার এক কথায় জ্ঞান হয়, এমত উপদেশ দিন।" তিনি বলিলেন,—"ব্রহ্ম সত্যং জগিমিথা।" এইটা ধারণা কর বলিয়া চুপ করিয়া রহিলেন। ৪। শরীর থাক্তে আমার "আমিছ" একে-বারে যায় না, একটু না একটু থাকেই; যেমন নারিকেল গাছের বালতো খদে যায়, কিন্তু দাগ থাকে। কিন্তু এই সামান্ত আমিছ মুক্তপুরুষকে আবদ্ধ কর্ত্তে পারে না। ৫। নেংটা ভোতাপুরীকে পরমহংসদেব জিজ্ঞাসা করিয়াছিলেন যে, তোমার যে অবস্থা, তাহাতে রোজ ধ্যান করবার আবশ্যক কি ? তোতাপুরী উত্তরে বলিয়াছিল, ঘটা যদি রোজ রোজ না মাজা যায়, তা হ'লে কলক পড়ে। নিত্য ধ্যান না করলে চিত্ত অশুদ্ধ হয়। পরমহংসদেব উত্তরে বলিলেন, যদি সোণার ঘটী হয়, তা হ'লে পড়ে না। অর্থাৎ সচ্চিদানন্দ লাভ করিলে আর সাধনের দরকার নাই।

৬। বিচার তুই প্রকার জান্বে। অমুলোম

ও বিলোম। যেমন খোলেরই মাঝ ও মাঝেরই খোল।

৭। আমি বোধ থাক্লে তুমি বোধও থাক্বে। ষেমন যার আলো জ্ঞান আছে, তার অন্ধ-কার জ্ঞানও আছে;—যার পাপ জ্ঞান আছে, তার পুণ্য জ্ঞানও আছে;—যার ভাল বোধ আছে, তার মন্দ বোধও আছে।

৮। যেমন পায়ে জুতা পরা থাক্লে লোকে স্বচ্ছন্দে কাঁটার উপর দিয়ে চলে যায়, তেমনি তত্তভানরূপ আবরণ পরে মন এই কটকময় সংসারে বিচরণ করতে পারে।

৯। এক জন সাধু সর্বদা জ্ঞানোঝাদ অব-স্থায় থাক্তেন, কাহারও সহিত বাক্যালাপ কর্তেন না; লোকেরা তাঁকে পাগল বলে জান্ত। এক দিন লোকালয়ে এসে ভিক্ষা করে এনে একটা কুকুরের উপর বসে সেই ভিক্ষার নিজে খেতে লাগ্লেন ও কুকুরকে খাওয়াতে লাগ্লেন। তাই দেখে অনেক লোক সেখানে এসে উপস্থিত হল, এবং তাদের মধ্যে কেহ কেহ তাঁহাকে পাগল বলে উপহাস কর্তে লাগ্ল। এই দেখে সেই সাধুলোকদিগকে বল্তে লাগ্লেন, তোমরা হাসিতেছ কেন?

> বিষ্ণুপরি স্থিতো বিষ্ণুঃ বিষ্ণুঃ খাদতি বিষ্ণবে। কথং হসসি রে বিষ্ণো সর্ব্বং বিষ্ণুময়ং জগৎ॥

#### ঈশ্বর।

১। ভগবান্ সকলকার ভিতর কিরূপে বিরাজ করেন জান ? যেমন চিকের ভিতর বড়-লোকের মেয়েরা থাকে। তারা সকলকে দেখ্তে পায়, কিন্তু তাদের কেউ দেখ্তে পায় না; ভগবান্ ঠিক সেইরূপে বিরাজ কর্ছেন।

২। প্রদীপের সভাব আলো দেয়, কেউ বা তাতে ভাত রাঁধ্ছে, কেউ জাল কর্ছে, কেউ তাতে ভাগবত পাঠ কর্ছে; সে কি আলোর দোষ অর্থাৎ কেউ ভগবানের নামে মুক্তি চেফী কর্ছে, কেউ চুরি কর্তে চেফী কর্ছে, সে কি ভগবানের দোষ ? ৩। যার যেমন ভাব, তার তেম্নি লাভ।
ভগবান্ কল্পতক; তাঁর কাছে যে যা চায়, সে
তাই পায়। গরীবের ছেলে লেখাপড়া শিখে
হাইকোর্টের জঙ্গ হয়ে মনে করে, "আমি বেশ আছি"—ভগবান্ও তখন বলেন, "তুমি বেশ থাক।" তার পর যখন সে পেন্সন নিয়ে ঘরে
বসে, তখন সে বুঝ্তে পারে, এ জীবনে
কল্পম কি ? ভগবান্ও তখন বল্বেন, "তাই ত,
তুমি কল্লে কি ?"

৪। ব্রহ্ম ও শক্তিতে অভেদ; ব্রহ্ম যখন
নিজ্ঞিয় অবস্থায় থাকেন, তখন তাঁহাকে শুদ্ধ
ব্রহ্ম বলে, আর যখন সৃষ্টি স্থিতি প্রালয়
ইত্যাদি করেন, তখন তাঁহার শক্তির কাজ
বলে।

৫। সাকার এবং নিরাকার কিরূপ জান গ যেমন জল আর বরফ। যথন জল জমাট বেঁধে থাকে. তখনই সাকার; আর যখন গলে জল হয়, তখনই নিরাকার। ৬। যিনিই হয়েছেন সাকার, তিনিই নিরাকার। ভজের কাছে তিনি সাকাররূপে আবির্ভাব হয়ে দর্শন দেন। যেমন মহা-সমুজ, কেবল অনস্ত জল রাশি, কুল কিনারা কিছুই নাই, কেবল কোথাও কোথাও বেশী ঠাগুায় জমে গিয়ে বরক হয়েছে দেখা যায়। সেইরূপ ভক্তের ভক্তিহিমে সাকার রূপে দর্শন হয়। আবার সূর্য্য উঠ্লে, যেমন বরফ গলে যায়, ও পূর্ব্বের স্থায় যেমন জল তেমনি হয়ে থাকে. তেমনি জ্ঞানসূষ্য উদয় হলে

সেই সাকাররূপ বরফ গলে জল হয়ে যায় ও সব নিরাকার হয়।

#### মাসা।

১। মায়ার স্বভাব কেমন জান ? যেমন জ্বলের পানা। ঢেইয়ে দিলে সব পানা সরে গেল। আবার একটু পরেই আপনা আপনি পুরে এল। তেমনি যতক্ষণ বিচার কর, সাধুসঙ্গ কর, যেন কিছুই নাই। একটু পরেই বিষয়বাসনা আবরণ করে। ২। সাপের মুখে বিষ আছে, সে যখন আপনি খায় তখন তার বিষ লাগে না, কিন্তু যখন অভাকে খায়, তখন বিষ লাগে। তেম্নি ভগবানে মায়া আছে বটে, কিন্তু তাঁকে মুগ্ধ কর্তে পারে না, অহ্নকে সে মায়ায় মুগ্ধ করে।

৩। যাহাকে ভূতে পায়, সে যদি জান্তে পারে যে, তাকে ভূতে পেয়েছে, তা হ'লে ভূত পালিয়ে যায়। মায়াচ্ছন্ন জীব যদি একবার ঠিক জান্তে পারে যে, তাকে মায়ায় আচ্ছন্ন করেছে, ভা হ'লে মায়া তার নিকট থেকে তখনই পালায়।

8। জীবাত্মা পরমাত্মার মধ্যে এক মায়া আবরণ আছে। এই মায়া আবরণ না সরে গেলে পরস্পরের সাক্ষাৎ হয় না। যেমন অত্যে রাম, মধ্যে সীতা, এবং পশ্চাতে লক্ষ্মণ। এস্থলে রাম পর্মাত্মা ও লক্ষ্মণ

জীবাত্মা সরপ। নধ্যে জানকী মায়া আবরণ হয়ে রয়েছেন। যতক্ষণ মা জানকী মধ্যে থাকেন, ততক্ষণ লক্ষ্মণ রামকে দেখতে পান না। জানকী একটু সরে পাশ কাটালে তখন লক্ষ্ণ রামকে দেখতে পান। ৫। মায়া ছুই প্রকার—বিদ্যা এবং অবিদ্যা। তাহার মধ্যে বিদ্যামায়া ছই প্রকার। বিবেক এবং বৈরাগ্য: এই বিদ্যামায়া আশ্রয় করে জীব ভগবানের শরণাপন্ন হয়। আর অবিদ্যা-মায়া ছয় প্রকার—কাম, ক্রোধ, লোভ, মোহ, মদ এবং মাৎস্থ্য। অবিদ্যামায়া আমি ও আমার জ্ঞানে মনুষ্যদিগকে বদ্ধ করে রাখে। কিন্তু বিদ্যামায়ার প্রকাশে জীবের অবিদ্যা একেবারে নাশ হয়ে যায়।

৬। যেমন যতক্ষণ জল ঘোলা থাকে, তত্তক্ষণ চন্দ্র সূর্য্যের প্রতিবিশ্ব তাহাতে ঠিক
ঠিক দেখা যায় না; তেমনি মায়া অর্থাৎ
আমি এবং আমার এই জ্ঞান যতক্ষণ না
যায়, ততক্ষণ আত্মার সাক্ষাৎকার ঠিক ঠিক
হয় না।

৭। যেমন স্থ্য পৃথিবীকে আলো ক'রে রেখেছেন, কিন্তু সামাক্ত এক খণ্ড মেঘ এসে যদি সম্মুখে আবরণ করে ফেলে, তা হলে আর স্থ্য দৃষ্টিগোচর হয় না; সেইরূপ সর্ক্ব্যাপী ও সর্ক্সাক্ষিম্বরূপ সচিদানন্দকে আমরা সামাক্ত মায়া আবরণ বশতঃ দেখিতে পাইতেছি না।

**।** পानाशुक्रत त्नर्य यिन भानारक मतिरय

দাও আবার তখনি এসে যুটে; সেই রকম মায়াকে ঠেলে দিলেও আবার মায়া এসে যুটে। তবে যদি পানাকে সরিয়ে দিয়ে বাঁশ বেঁধে দেওয়া যায়, তা হলে আর বাঁশ ঠেলে আসতে পারে না, সেই রকম মায়াকে সরিয়ে দিয়ে জ্ঞান ভক্তির বেডা দিতে পারলে আর মায়া তাহার ভিতর আসতে পারে না। সচ্চিদানন্দই কেবল মাত্র প্রকাশ থাকেন। । দক্ষিণেশরের ঠাকুরবাড়ীর নহবত-খানার উপর একটি সাধু আসিয়া কিছুদিন বাস করিয়াছিলেন। সাধু সেই ঘরে কাহারও সহিত বাক্যালাপ ইত্যাদি কিছু না করিয়া সর্বদা খ্যান খারণা করিতেন। একদিন হঠাৎ মেঘ উঠিয়া চারিদিক্ অন্ধকার করিয়া

ফেলিল। কিছুক্ষণ পরে একটা ঝডের মত খুৰ বাতাস এসে মেঘগুলিকে আবার সরাইয়া **पिन। माधु छाटे (मर्थ घत (थरक (वित्राः** এসে উক্ত নহবতখানার বারাগুায় দাঁড়িয়ে খব হাসি ও নত্য করিতে লাগিলেন। তাহা দেখিয়া ঠাকুর জিজ্ঞাসা করিলেন, "তুমি ত ঘরের মধ্যে চুপ চাপ করে বসে থাক, আজ এত আনন্দ নৃত্যাদি করিতেছ কেন ?" সাধু বলিলেন, "সংসারকা মায়া এয়সাহি ভায়"। প্রথমে পরিষ্কার আকাশ হঠাৎ মেঘ আসিয়া অন্ধর্কার করিয়া ফেলিল, আবার কিছুক্ষণ পরেই যাহা ছিল, তাহাই রহিল।

#### অবতার।

১। বড় বড় বাহাছরী কাঠ যখন ভেসে আসে, তখন কত লোক তার উপরে চড়ে চলে যায়। তাতে সে ডোবে না। সামাশ্র একখানা কাঠে একটা কাক বস্লে অম্নি ডুবে যায়। তেমনি যখন অবতারাদি আসেন, কত শত লোকে তাঁকে আশ্রয় কোরে তরে যায়। সিদ্ধ লোক নিজে কণ্টে স্থেটে যায় মাত্র।

২। রেলের ইঞ্জিন্ আপ্নি চলে যায় ও কত মাল-বোঝাই গাড়ী টেনে নিয়ে যায়; অবতারেরাও সেই রকম সহস্র সহস্র লোক-দের ইশ্বরের নিকট নিয়ে যান।

### জীবের অবহুাডেদ।

১। মান্তুষ যেমন বালিসের খোল: বালিসের উপরে দেখুতে কোনটা লাল কোনটা কালো: কিন্তু সকলের ভিতরে সেই একই তুলো। মানুষ দেখুতে কেউ স্থন্দর, কেউ কালো; কেউ সাধু, কেউ অসাধু: কিন্তু সকলের ভিতর সেই এক ঈশ্বরই বিরাজ করছেন। ২। সং ও অসং লোকের স্বভাব কিরূপ बान ? (यमन कूला ७ ठालूनी। कुलात স্বভাব মন্দ ফেলে ভাল রাখা; আর চালুনীর কায-ভাল ফেলে মন্দ রাখা। তেমনি সং

লোক মন্দ ফেলে ভাল ও অসং লোক ভাল ফেলে মন্দ গ্রহণ করে।

৩। তুরকম মাছি আছে। এক রকম মধু-মাছি; তারা মধু ভিন্ন আর কিছু খায় না। আর এ মাছিগুলো মধুতেও বসে; আর যদি পচা ঘা পায়, তখনি মধু ফেলে পচা ঘায়ে গিয়ে বলে। সেই রকম হুই প্রকৃতির লোক আছে:—যারা ঈশ্বরানুরাগী, তারা ভগবানের কথা ছাড়া অস্থ প্রসঙ্গ করতেই পারে না। আর যারা সংসারাসক্ত জীব, তারা ঈশ্বরীয় কথা শুনুতে শুনুতে যদি কেহ কাম-কাঞ্চনের कथा कया. তা इ'ला जेचतीय कथा क्ला তখনই তাহাতে মত্ত হয়।

৪। বন্ধ জীব হরিনাম আপনিও শোনে না,

পরকেও শুন্তে দেয় না, ধর্ম ও ধার্ম্মিকদের নিন্দা কর্তে থাকে; কেহ ধ্যান ধারণা কর্ষে তাকে নানা প্রকার ঠাট্টা করে। ৫। যেম্ন কুমীরের গায়ে অস্ত্র মার্লে অস্ত্র ঠিক্রে প'ড়ে যায়—তার গায়ে কিছুতেই লাগে না, তেমনি বদ্ধ জীবের কাছে ধর্মকথা যতই বল না কেন, কিছুতেই তাদের প্রাণে

৬। সূর্য্যের কিরণ সব জায়গায় সমান পড়্লেও জলের ভিতর, আর্শিতে ও সকল বচ্ছ জিনিসের ভিতর বেশী প্রকাশ দেখায়। ভগবানের বিকাশ সকল হৃদয়ে সমান হ'লেও দাধুদের হৃদয়ে বেশী প্রকাশ দেখ্তে পাওয়া যায়।

লাগাতে পারবে না।

৭। সকল পিঠের এঠেল এক প্রকার হলেও পুরের যেমন প্রভেদ থাকে, কাহারও ভিতর নারকেলের পুর, কাহারও ভিতর ক্ষীরের পুর ইত্যাদি; সেইরূপ মান্ত্রুষ সব একজাতীয় হলেও গুণে স্বতন্ত্র হয়ে পড়ে। ৮। जन मव नातायुग वर्षे, किन्न मकल जल পান করা যায় না। সকল স্থানে ঈশ্বর আছেন বটে, কিন্তু সকল জায়গায় যাওয়া যায় না। যেমন কোন জলে পা ধোওয়া যায়, কোন জলে মুখ ধোত্থা যায়, কোন জল বা খাওয়া যায়, আবার কোন কোন জল ছোঁয়া পর্যান্ত যায় না, তেমনি কোন কোন জায়গায় যাওয়া যায় ও কোন জায়গায় দুর থেকে গড কোরে পালাতে হয়।

৯। বাঘের ভিতরও ঈশর আছেন সত্য বটে, কিন্তু বাঘের সমূধে যাওয়া উচিত নয়। কুলোকের মধ্যেও ঈশর আছেন সত্য, কিন্তু কুলোকের সঙ্গ করা উচিত নয়।

১০। গুরু এক শিবাকে উপদেশ দিয়ে বল্লেন, সকল পদার্থ ই নারায়ণ, শিষ্যও তাই বুঝ লেন। একদিন পথের মধ্যে একটা হাতী আস্ছিল, উপর হ'তে মাহুত বল্লে, "সরে যাও"। শিশ্য ভাব্লে, আমি সরে যাব কেন ? আমিও নারায়ণ, হাতীও নারায়ণ, নারায়ণের কাছে নারায়ণের ভয় কি ? সে সরল না। শেষে হাতী শুভে ধরে তাকে দুরে ফেলে দিলে, তাতে তার বড় ব্যাথা লাগলো। পরে সে গুরুর কাছে এসে

সমস্ত ঘটনা জানালে। গুরু বলেন, ভাল বলেছ—তুমিও নারায়ণ, হাতীও নারায়ণ, কিন্তু উপর থেকে মাহুতরূপে নারায়ণ ভোমাকে সাবধান হ'তে বলেছিল, তুমি মাহত নারায়ণের কথা শুন্লে না কেন ? ১১। সংএর রাগ কি রকম জান ? যেমন জলের দাগ; জলে একটা দাগ দিলে তখনই যেমন আবার মিলিয়ে যায়: তেমনি সংএর রাগ হয়, আর তথনি থেমে যায়। ১২। ব্রাহ্মণের ঘরে জন্মিলে সব ব্রাহ্মণ হয় বটে, কিন্তু কেউ খুব পণ্ডিত হয়, কেউ ঠাকুর পূজা করে, কেউ বা ভাত রাঁধে এবং কেউ বা বেশ্যার দ্বারে গডাগডি যায়। ১৩। যেমন কষ্টি পাথরে সোণা কি পিতল দাগ দেওয়া মাত্র ধরা থায় তেমনি ভগবানের নিকট সরল কিংবা কপট পরীক্ষা হইয়া থাকে।

১৪। মান্থৰ ছই প্ৰকার; মান্থৰ ও মান্ছ'ৰ।
যাঁহার। ভগবানের জন্ম ব্যাকুল, তাঁদের
মানহু'ষ বলে, আর যাহারা কামিনীকাঞ্চনরপ
বিষয় নিয়ে মন্ত, তাহার্। সব সাধারণ
মান্থয়।

১৫। বদ্ধ সংসারী লোকের কিছুতেই আর

হ'ষ হয় না। সংসারে নানা হঃখ কফ ও

বিপদে পড়েও তবু তাদের চৈতক্ত হয় না।

যেমন উট কাঁটা ঘাস খেতে ভালবাসে, খেতে

খেতে মুখ দিয়ে রক্ত দরদর করে পড়ে,
তবুও সে কাঁটা ঘাস খেতে ছাড়বে না।

তেমনি সংসারী লোকেরা কত যে শোক তাপ পায়, কিছুদিনের পরই আবার যেমন তেমনি।

১৬। মুখহল্সা, ভেতরবুঁদে, কানতুল্সে, দীঘল-ঘোমটা নারী। (আর) পানাপুকুরের ঠাণ্ডা জল বড় মন্দকারী।

এই রকম লক্ষণ যাদের আছে, সেই সব লোকের কাছ থেকে সাবধান থাকবে।

#### প্রারু ।

১। গুরু এক, কিন্তু উপগুরু অনেক হ'তে পারে। যাঁর কাছে কিছু শিক্ষা পাওয়া যায়, তাঁকেই উপগুরু বলা যেতে পারে। ভাগ-বতে আছে, অবধৃত এইরূপে ২৪টী উপগুরু করেছিল।

২। একদিন মাঠের উপর দিয়ে যেতে যেতে অবধৃত দেখ্তে পেলে, সাম্নে ঢাক ঢোল বাজাতে বাজাতে খুব জাঁক জমক কোরে একটা বর আস্ছে, আর এক দিকে এক ব্যাধ একমনে আপনার লক্ষ্যের দিকে চেয়ে আছে, এত জাঁক কোরে যে বর আস্ছে, সে দিকে একবার চেয়েও দেখছে না। অবধৃত সেই ব্যাধকে নমস্বার কোরে বল্লে, তুমি আমার গুরু। যখন আমি ভগ-বানের ধ্যানে বস্ব, তখন যেন তাঁর প্রতি ঐরপ লক্ষ্য থাকে।

৩। একজন মাছ ধর্ছে, অবধূত তার কাছে গিয়ে জিজ্ঞাসা কর্লে, ভাই! অমুক জায়গা কোন পথ দিয়ে যাব ? সে ব্যক্তির ফাৎনায় তখন মাছ খাচ্চে, সে তার কথায় কোন উত্তর না দিয়ে এক মনে মাছের দিকে তাকিয়ে রইল। মাছ গেঁথে তখন পেছন ফিরে বল্লে. আপনি কি বল্ছেন ? অবধৃত প্রণাম কোরে বল্লে, আপনি আমার গুরু, আমি যখন আপনার ইস্টের ধ্যানে বসব. তখন যেন ঐরপ কায় শেষ না কোরে অক্সদিকে মন না দিই।

8। একটা চিল একটা মাছ মুখে কোরে আস্ছে, ভাই দেখে শত শত কাক চিল তার পেছনে লাগ্লো, তাকে ঠুক্রে কাম্ড়ে

বিরক্ত কোরে কেড়ে নেবার চেফা করলে। সে যেখানে যায়. সব কাক চিলগুলো চেঁচাতে চেঁচাতে তার পেছনে যেতে আরম্ভ করলে; भारत (म वित्रक शरा भाष्ट्रो। (काल निर्ल: আর একটা চিল যেমন এসে নিলে, সব কাক চিলগুলো প্রথম চিলটাকে ছেড়ে তার পেছনে যেতে লাগলো। প্রথম চিলটী নিশ্চিন্ত হ'য়ে এক গাছের ডালে চুপ কোরে বসে রইলো। অবধৃত সেই চিলের নিরাপদ অবস্থা দেখে প্রণাম কোরে বল্লে, এ সংসারে উপাধি ফেলে দিতে পাল্লেই শান্তি, নতুবা মহা বিপদ। ে। একটা জলাশয়ে এক বক আন্তে আন্তে একটা মাছের দিকে লক্ষ্য কোরে ধরতে যাচ্চে, পেছনে এক ব্যাধ সেই বকটাকে লক্ষ্য কর্ছে, কিন্তু বক সে দিকে জ্রাক্ষেপ কর্ছে না। অবধৃত সেই বককে নমস্কার কোরে বলে, আমি যখন ধ্যান কর্ত্তে বস্ব, তখন যেন ঐ রকম পেছনে চেয়ে না দেখি।

৬। "গুরু মিলে লাক লাক, চেলা না মিলে এক।" উপদেষ্টা অনেক পাওয়া যায়, কিন্তু উপদেশ মত কার্য্য করে, এরূপ লোক অতি অল্প মিলে।

৭। যদি কাহারও ঠিক ঠিক অনুরাগ আসে ও সাধন ভজনের প্রয়োজন মনে করে, তা হলে নিশ্চয়ই তিনি তাহার সদ্গুরু যুটিয়ে দেন। গুরুর জন্ম সাধকের চিস্তা কর্বার দরকার নাই।

৮। বৈছ তিন প্রকার; উত্তম, মধ্যম ও

অধম। যে বৈছ এসে কেবল নাডী টিপে ঔষধ খেয়ো বলে চলে যায়, রোগী ঔষধ থেলে কি না থেলে আর কোন খোঁজ খবর না নেয়, সে অধম বৈছা। আর যে বৈছ রোগী ঔষধ খাচেচ না দেখে অনেক মিষ্টি কথায় বুঝায় ও ঔষধ খেলে ভাল হবে ইত্যাদি বলে, সে মধ্যম বৈষ্য। আর যে বৈছা রোগী কিছুতেই ঔষধ খাচ্চে না দেখে বুকে হাঁটু দিয়ে জোর করে ঔষধ খাওয়ায়, সেই উত্তম বৈছা। সেইরূপ যে গুরু বা আচার্যা ধর্মা শিক্ষা দিয়ে শিষ্যোর কোন খোঁজ খবর না নেন. সে গুরু বা আচার্য্য অধম: আর যিনি শিষ্যদের মঙ্গলের জন্ম বার বার বুঝাইতে থাকেন, যাতে তাঁর উপদেশ সব

ধারণা কর্তে পারে ও ভালবাসা দেখান, তিনি মধ্যম গুরু। আর শিয়েরা ঠিক ঠিক গুন্ছে না বা পালন কর্ছে না দেখে যে আচার্য্য খুব জোর জবরদন্তি পর্যান্ত করেন, তিনি উত্তম আচার্য্য।

## ধর্ম উপলব্ধির বস্তু, পাঠ বা বিচারের বস্তু নয়।

১। শাস্ত্র বিচার কডদিন দরকার জান ? যতদিন না সচ্চিদানন্দ সাক্ষাংকার হন। যেমন ভ্রমর, যতক্ষণ না ফুলে বসে ততক্ষণ গুণগুণ কর্তে থাকে, আর যথন ফুলের উপর বসে মধুপান করতে থাকে তখন একে-বারে চুপ, কোনও শব্দ করে না। ২। একদিন স্বৰ্গীয় মহাত্মা কেশবচন্দ্ৰ সেন দক্ষিণেশ্বরে পরমহংসদেবের নিকট গিয়া জিজ্ঞাসা করিলেন, অনেক পণ্ডিত লোক বিস্তর শাস্ত্রাদি পাঠ করেন, কিন্তু তাঁদের জ্ঞানলাভ হয় না কেন গ পরমহংসদেব উত্তরে বলিলেন, যেমন চিল, শুকুনি অনেক উচুতে উড়ে, কিন্তু তাদের দৃষ্টি থাকে গোভাগাড়ে, তেমনি অনেক শাস্ত্র পাঠ করলে কি হবে ? তাহাদের মন সর্বদা কাম-কাঞ্চনে আসক্ত থাকবার দরুণ জ্ঞানলাভ করতে পারে না। ৩। ঠাকুর বলিতেন,—গ্রন্থ নয় গ্রন্থ—গাঁট। ৰিবেক বৈরাগ্যের সহিত বই না পড়লে. পুস্তকপাঠে দান্তিকতা, অহন্ধারের গাঁট বাড়িরা যায় মাত্র।

৪। পরমহংসদেব কোন এক তার্কিক লোককে বলেছিলেন, যদি এক কথায় বৃক্তে পার ভ আমার কাছে এস, আর খুব তর্ক যুক্তি কোরে যদি বৃক্তে চাও, ত কেশবের (কেশবচন্দ্র সেন) কাছে যেও।

থেমন খালি গাড়ুতে জল ভর্তে গেলে,
ভক্ ভক্ কোরে শব্দ হয়, কিন্তু ভরে গেলে
আর শব্দ হয় না, তেম্নি যার ভগবান্ লাভ
হয়নি, সেই ভগবান্ সম্বন্ধে নানা গোল করে,
আর যে তাঁর দর্শনলাভ করেছে, সে স্থির
হয়ে ঈশ্রানন্দ উপভোগ করে।

৬। বিবেক বৈরাগ্য না থাক্লে শান্ত পড়া

মিছে। বিবেক বৈরাগ্য ছাড়া ধর্মলাভও হয় না। এইটা সং আর এইটা অসং বিচার কোরে সম্বস্ত গ্রহণ করা, আর দেহ আলাদা আর আত্মা আলাদা এইরূপ বিচার-বৃদ্ধির নাম বিবেক; বিষয়ে বিভৃষ্ণার নাম বৈরাগ্য।

৭। পাঁজিতে বিশ আড়া জল লেখা আছে, কিন্তু পাঁজি নেঙ্ড়ালে এক কোঁটাও বেরোয় না; তেমনি পুঁথিতে অনেক ধর্মকথা লেখা আছে,—শুধু পড়্লে ধর্ম হয় না—সাধন চাই।

দ। এক বাগানে ছজন লোক বেড়াঙে গিছ্লো; তার ভিতর যার বিষয়-বৃদ্ধি বেশী, দে বাগানে ঢুকেই কটা আম গাছ, কোন্ গাছে কত আম হয়েছে, বাগানটীর কত দাম হ'তে পারে ইত্যাদি নানা রকম বিচার কর্ত্তে লাগলো। আর একজন বাগানের মালীকের সঙ্গে আলাপ ক'রে গাছতলায় ব'সে একটা ক'রে আম পাড়তে লাগ্লো আর খেতে লাগলো। বল দেখি কে বৃদ্ধিমান ? আম খাও, পেট ভর্বে, কেবল পাতা গুণে অত হিসাব কিতাব ক'রে লাভ কি ? যাঁরা জ্ঞানা-ভিমানী, তাঁরা শাস্ত্রমীমাংসা তর্কযুক্তি নিয়েই ব্যস্ত থাকেন: বুদ্ধিমান ভক্তেরা ভগবানের কুপা লাভ ক'রে এ সংসারে প্রমানন্দ ভোগ করেন।

৯। যেমন হাটের বাহিরে থেকে দাঁড়িয়ে কেবল একটা হো হো শব্দ শুনা যায়, কিন্তু যতক্ষণ ভিতরে প্রবেশ না করে, সেই হো হো শব্দ স্পষ্টরূপে বোঝা যায় না। ভিতরে প্রবেশ ক'রে দেখে কেট বা দর দল্পর কচেত্র কেউ বা পয়সা দিচ্ছে আর জিনিষ কিনছে ইত্যাদি। তেমনি ধর্মজগতের বাইরে থেকে ধর্মের ভাব কিছু বুঝ তে পারে না। ১০। সব জিনিয় উচ্ছিষ্ট হয়েছে, কেবল এক ব্ৰহ্ম বস্তু আজ পৰ্যান্তও উচ্ছিফ হন নাই। বেদ পুরাণ ইত্যাদি সব মানুষের মুখ দিয়ে বের হয়ে উচ্ছিষ্ট হয়েছে, কিন্তু আজ পর্যাম্ভ ব্রহ্ম যে কি বস্তু, তা কেউ মুখে বলতে পারে নাই।

## সংসার ও সাধন।

১। লুকোচুরি খেলায় যেমন বুড়ী ছুঁলে চোর হয় না, সেই রকম ভগবানের পাদপদ্ম ছুঁলে আর সংসারে বদ্ধ হয় না। যে বুড়ী ছুঁয়েছে, তাকে আর চোর কর্বার যো নাই। সংসারে সেই রকম যিনি ঈশ্বরকে আশ্রয় করেছেন, তাঁকে আর কোন বিষয়ে আবদ্ধ কর্তে পারে না।

২। পাড়াগেঁয়ে মাছ ধর্বার বিলের ধারে এবং মাঠে ঘুনি পাতে। ঘুনির ভিতর চিক চিক ক'রে জল যায় দেখে ছোট ছোট মাছ-গুলি আনন্দে তার ভিতর চলে যায়, তারা আর বার হ'তে পারে না, সেইখানে আ়াট্কে যায়, পরে একেবারে প্রাণে মরে। ছটো একটা মাছ ঘুনির নিকটে গিয়ে ঐ দেখে একেবারে লাফিয়ে অন্ত দিকে চলে যায়। সংসারেরও বাহ্য চাকচিক্য দেখে লোক সাধ ক'রে প্রবেশ করে, পরে মায়া মোহে জড়িয়ে হুঃথ কট পেয়ে নাশ পায়; আর যাঁরা এই সব দেখে কামকাঞ্চনে আসক্ত না হ'য়ে, ভগবানের পাদপদ্ম আশ্রয় করেন, তাঁরাই যথার্থ স্থ ও আনন্দ পান।

৩। এক ব্যক্তি জিজ্ঞাসা করিলেন, "সংসারে থেকে ঈশ্বর উপাসনা কি সন্তব ?" পরমহংসদেব একটু হাসিয়া বলিলেন, "ও দেশে দেখেছি, সব চিঁড়ে কোটে; একজন স্ত্রীলোক এক হাতে টেকির গড়েন্দ্র ভেতর হাত দিয়ে

নাড়্ছে, আর এক হাতে ছেলে কোলে নিয়ে মাই খাওয়াচ্ছে. ওর ভেতর আবার খদ্দের আস্ছে, তার সঙ্গে হিসাব করছে, "তোমার কাছে ওদিনের এত পাওনা আছে, আজকের এত দাম হ'লো"। এই রকম সে সব কায কচ্ছে বটে. কিন্তু তার মন সর্বাক্ষণ টেকির , মুযলের দিকে আছে; সে জানে যে ঢেঁকিটী হাতে পড়ে গেলে হাতটা জনমের মত যাবে। সেইরূপ সংসারে থেকে সকল কায় কর: কিন্তু মন রেখো তাঁর প্রতি। তাঁকে ছাড়লে সব অনর্থ ঘটুবে।

৪। সংসারের মধ্যে বাদ ক'রে যিনি

সাধনা কর্তে পারেন, তিনিই ঠিক বীর

সাধক। বীরপুরুষ যেমন মাথায় বোঝা

নিয়ে আবার অক্স দিকে তাকাতে পারে, বীর সাধক তেম্নি এ সংসারের বোঝা ঘাড়ে ক'রে ভগবানের পানে চেয়ে থাকে।

 ৫। বাউল যেমন ছই হাতে ছরকম বাজনা বাজায় ও মুখে গান করে, হে সংসারী জীব!
 তোমরাও হাতে সমস্ত কায কর্ম কর, কিন্তু মুখে সর্বাদা ঈশ্বরের নাম জপ কর্তে ভুলো না।

৬। নষ্ট জ্রীলোক যেমন আত্মীয় স্বঞ্নের
মধ্যে থেকে সংসারের সব কাষ করে, কিন্তু
তার মন পড়ে থাকে উপপতির উপর, সে
কাষ কর্তে কর্তে সর্বদা ভাবে যে, কখন্
তার সঙ্গে দেখা হবে: তোমারও, সংসারের

কায কর্তে কর্তে, মন সর্বদ। যেন ভগবানের দিকে পড়ে থাকে।

৭। নির্লিপ্তভাবে সংসার করা কি রকম জান ? পাঁকাল মাছের মতন। পাঁকাল মাছ যেমন পাঁকের মধ্যে থাকে, কিন্তু তার গায়ে পাঁক লাগে না।

৮। দাঁড়িপাল্লার যে দিক্ ভারি হয়, সেই
দিক্ ঝুঁকে পড়ে, আর যে দিক্ হাল্কা হয়,
সেই দিক্ উপরে উঠে যায়। মান্থবের মন
দাঁড়িপাল্লার ফ্রায়, তার এক দিকে সংসার,
আর এক দিকে ভগবান্। যার সংসার, মান
সন্ত্রম ইত্যাদির ভার বেশী হয়, তার মন
ভগবান্ থেকে উঠে গিয়ে সংসারের দিকে
ঝুঁকে পড়ে, আর যার বিবেক বৈরাগ্য ও

ভগবদ্ধক্তির ভার বেশী হয়, তার মন সংসার থেকে উঠে গিয়ে ভগবানের দিকে ঝুঁকে পড়ে।

৯। একজন সমস্ত দিন ধরে আকের ক্ষেতে জল ছেঁচে দিয়ে শেষে ক্ষেতে গিয়ে দেখুলে যে. এক ফোঁটা জল ক্ষেতে যায়নি; দুরে क छक १० (ला भर्छ हिन, छ। पिरा ममस जल . অন্ত দিকে বেরিয়ে গেছে। সেই রকম যিনি বিষয়বাসনা, সাংসারিক মান সম্ভ্রম ইত্যাদির দিকে মন রেখে সাধনা করেন. তিনি যদি সারাজীবন ঈশর উপাসনা করেন, শেষে দেখতে পাবেন যে, ঐ সকল বাসনারূপ ছেঁদা দিয়ে ভার সমুদায় বেরিয়ে গেছে।

১০। বালক যেমন এক হাত দে খোঁটা ধ'রে
বন্ বন্ করে ঘুর্তে থাকে, একবারও জয়
করে না, কিন্তু তার মন সেই খোঁটার দিকে
সর্বাদা পড়ে আছে: সে মনে জানে যে,
খোঁটাটা ছাড়্লেই আমি পড়ে যাব:
সংসারেও সেই রকম, ভগবানের দিকে মন
• রেখে সকল কাষ কর, কিন্তু মন যেন ভাঁর
প্রতি সর্বাদা থাকে; ভা হ'লে নিরাপদে
থাক্বে।

১১। সংসারে সুথের লোভে অনেকে ধর্ম কর্মা করে থাকে, একটু ছঃখ কফী পেলে কিম্বা মর্বার সময় তারা সব ভুলে যায়; যেমন টিয়া পাখী এম্মে সমস্ত দিন রাধাকৃষ্ণ বলে, কিন্তু বেড়ালে যখন ধরে, তখন রাধাকৃষ্ণ ভূলে গিয়ে নিজের বোল ক্যা ক্যা কর্তে থাকে।

১২। জলে নৌকা থাকে ক্ষতি নাই, কিন্তু নৌকার ভিতর যেন জল না ঢোকে তা হ'লে ডুবে যাবে। সাধক সংসারে থাকুক ক্ষতি নাই, কিন্তু সাধকের মনের ভিতর যেন সংসারভাব না থাকে।

১০। সংসার কেমন? যেমন আমড়া— শস্তোর সঙ্গে থোঁজ নেই, কেবল আঁটি আর চামড়া; খেলে হয় অমুশূল।

১৪। যেমন কাঁঠাল ভাঙ্গতে গেলে আগে বেশ ক'রে হাতে ভেল মেখে নেয়, তা হলে আর ভার হাতে কাঁঠালের আঠা লাগে না; তেমনি এই সংধাররূপ কাঁঠালকে যদি জ্ঞান- রূপ তেল হাতে মেখে সম্ভোগ করা যায়, তা হলে কামিনীকাঞ্চনরূপ আঠার দাগ তার মনে লাগ্তে পার্বে না।

১৫! সাপকে ধর্তে গেলে তথনই তাকে দংশন ক'রে দিবে, কিন্তু যে ব্যক্তি ধূলোপড়া জানে, সে সাতটা সাপকে ধরে গলায় জড়িয়ে বেশ থেলা দেখাতে পারে। তেমনি বিবেক বৈরাগ্যরূপ ধূলোপড়া শিথে যদি সংসার করে, তাকে আর সাংসারিক মায়া মমতায় আবদ্ধ কর্তে পারে না।

১৬। ভিতরে যার যে ভাব থাকে, তার কথাবার্তায় তা বেরিয়ে পড়ে; যেমন মূলো থেলে, তার ঢেঁকুরে মূলোর গন্ধ বেরোয়। তেমনি সংসারী লোকেরা সাধুসঙ্গ কর্তে এসে বিষয়ের কথাই বেশী কয়ে থাকে।

১৭। মনই সব জান্বে। জ্ঞানই বল আর

অজ্ঞানই বল, সবই মনের অবস্থা। মামুষ

মনেই বদ্ধ ও মনেই সুক্ত, মনেই সাধু এবং

মনেতেই অসাধু, মনেই পাপী ও মনেই
পুণ্যবান্। সংসারী জীব মনেতে সর্বাদা

ভগবান্কে শারণ মনন কর্তে পার্লে

তাদের আর অন্য কোন সাধনের দরকার

হয় না।

১৮। জ্ঞান লাভ হলে তারা সংসারে কি রকম ভাবে থাকে জান ? যেমন সার্গির ঘরে বসে থাক্লে ভিতরের ও বাহিরের ছুইই দেখ্তে পায়। ১৯। গীতা পড়্লে যা হয়, আর দাদশ বার 'গীতা'শব্দ উচ্চারণ কর্লে তাই বুঝায়। যেমন গী তাগী তাগী তাগী। কিনা হে জীব, সব ত্যাগ করে ভগবানের পাদপদ্ম আঞ্রয় কর।

## সাধনের অধিকারী।

১। যেমন আম, পেয়ারা ইত্যাদি আস্ত ফল ঠাকুরের সেবায় ও সকল কাযে লাগতে পারে, কিন্তু একবার কাকে ঠুক্রে দাগি কর্লে, আর দেবসেবায় সে ফল দেওয়া যায় না, ব্রাহ্মণকৈ দান করা যেতে পারে না, আপনি খাওয়া উচিত নয়; সেইরূপ পবিত্র-হৃদয় বালক ও যুবাদের ধর্ম-পথে লয়ে যাবার চেষ্টা করা উচিত। কেননা, তাদের ভিতর বিষয়বুদ্ধি একেবারে প্রবেশ করে নাই। একবার বিষয়বুদ্ধি ঢুক্লে পরমার্থ পথে লয়ে যাওয়া ভার।

২। আমি ছেলেদের এত ভালবাসি কেন্
জান ? ছেলেবেলা তাদের মন যোল আনা
নিজের কাছে থাকে, ক্রমে ভাগ হয়ে পড়ে।
বে হলে আট আনা স্ত্রীর উপর যায়; ছেলে
হলে আবার চার আনা তাদের প্রতি যায়,
বাকি চার আনা মা, বাপ, মান সম্ভ্রম, বেশ
ভূষা ইত্যাদিতে চলে যায়; এইজন্য ছেলেবেলায় যারা ঈশ্বর লাভের চেষ্টা করে, তারা

তেমনি জ্ঞানী বা কর্মী সাধক বাঁদরের ছানার ন্থায় পুরুষকার দ্বারা ঈশ্বর লাভ কর্তে চেষ্টা ক'রে থাকে। জার ভক্ত সাধকেরা ঈশ্বরকে সকলের কর্তা জ্ঞান ক'রে তাঁর চরণে বিড়ালছানার ন্থায় নির্ভর ক'রে নিশ্চিন্থ হ'য়ে ব'সে থাকে।

২। এক ব্যক্তি যেমন কাহারও পিতা, কাহারও জেঠা, খুড়া, কাহারও মেসো, কাহারও ভগ্নীপতি, কাহারও শশুর, ইত্যাদি ইত্যাদি। এস্থলে ব্যক্তি এক হলেও কিন্তু সম্বন্ধভেদে অনেক প্রকার প্রভেদ রয়েছে। 'তেমনি সেই এক সচ্চিদানন্দকে ভক্তের। শাস্ত, দাস্থ, বাৎসল্য, মধুর প্রভৃতি নানাভাবে উপাসন। ক'রে থাকে। ৩। যার যেমন ভাব, তার তেমনি লাভ হয়। অর্থাৎ যে তাঁকেই চায়, সে তাঁকেই পায়। আর যে তাঁর ঐশ্বর্য কামনা করে, সে ভাই পেয়ে থাকে।

৪। ভক্ত কিংবা জ্ঞানীর ভাব বাহিরে থেকে বোঝা বড় কঠিন হয়ে থাকে। যেমন হাতীর হু রকম দাঁত দেখা যায়, বাইরের দাঁত, কেবল দেখাবার, তার দারা খাওয়া চলে না। আর এক রকম দাঁত মুখের ভিতরে আছে, তার দারা খেয়ে থাকে। তেমনি অনেক সময় সাধকেরা আপনার ভাব গোপন রেখে অহা রকম দেখান।

## সাধনের বিঘ।

১। যেমন জালার ভিতর কোনখানে একটী ছোট ছিজ থাক্লে ক্রমে ক্রমে সব জ্বল বেরিয়ে যায়, তেমনি সাধকের ভিতরও একটু সংসারাসক্তি থাক্লে সব সাধনা বিফল হয়ে থাকে।

২। কাঁচা মাটীতে গড়ন হয়, পোড়া মাটীতে আর গড়ন চলে না। যার হৃদয় একেবারে বিষয়বুদ্ধিতে পুড়ে গেছে, তাতে আর পার-মার্থিক ভাব ধরে না।

৩। চিনিতে বালিতে মিশে থাক্লে,পিঁপড়ে যেমন বালি ফেলে চিনি খায়; তেমনি সাধু ও পরমহংসেরা এ সংসারে সদ্বস্তু যে সচ্চিদানন্দ, তাঁকেই গ্রহণ করে, আর অসদ্বস্তু যে কাম-কাঞ্চন, সে সমস্ত ত্যাগ করে।

৪। কাগজে তেল লাগ্লে তাতে আর লেখা চলে না, তেমনি জীবে কাম কাঞ্নরূপ তেল লাগ্লে, তাতে আর সাধন চলে না। সে তেলমাখা কাগজ খড়ি দিয়ে ঘসে নিলে, তাতে লেখা যায়; তেমনি জীবে কামকাঞ্চন রূপ তেল লাগ্লে, ত্যাগরূপ খড়ি দিয়ে ঘসে নিলে তবে সাধন চলে।

৫। যে সকল লোক নিজে কখন ধর্মচর্চা করে
না, অন্তকেও ধ্যান পূজা কর্তে দেখ্লে ঠাট্টা
বিজ্ঞাপ করে, ধর্ম ও ধার্ম্মিকদের নিনদা করে,
সাধন অবস্থায় কখনও এরূপ লোকদের সঙ্গ

কর্বে না। তাদের কাছ থেকে একেবারে দূরে থাক্বে।

৬। গরুর পালে যদি অন্ত কোন জ্বন্ত এসে

চোকে,তা হ'লে সব গরুগুলো তাকে গুঁতিয়ে

তাড়িয়ে দেয়। কিন্তু গরু এলে তার সঙ্গে

গা চাটাচাটি করে। সেই রকম যখন ভক্তের

মঙ্গে ভক্তের দেখা হয়, তখন তারা উভয়ে

ধর্মকথা কহে, বড় আনন্দ করে, আর হঠাৎ

সে সঙ্গ ত্যাগ কর্তে ইচ্ছা করে না। কিন্তু

বিজ্ঞাতীয় লোক এলে তার সঙ্গে মেশামিশি
করে না।

৭। যে পুকুরে অল্প জল, তার যেমন জল পান কর্তে গেলে ওপর থেকে আস্তে আস্তে নেড়ে জল খেতে হয়, বেশী নাড়তে নাই, নাজুলে তার ভিতর হ'তে ময়লা উঠে জল ঘোলা হয়ে যায়,তেমনি যদি সচ্চিদানন্দ লাভ কর্তে চাও, তা হলে জুমি গুরুবাক্য বিশ্বাস ক'রে ধীরে ধীরে সাধন কর। মিছে কেবল শাস্ত্র বিচার তর্ক করোনা, ক্ষুদ্র মন অল্পেতেই গুলিয়ে যায়।

৮। ভূত ছাড়্বে কেমন ক'রে বল ? যে সরফে দিয়ে ভূত ছাড়াবে, তাহারি মধ্যে ভূত ঢুকে বসে আছে; যে মন দিয়ে সাধন ভজন কর্বে, তাই যদি বিষয়াসক্ত হয়ে পড়ে, তা হ'লে সাধন ভজন কি করে হবে ?

৯। মন মুখ এক করাই হচ্ছে প্রকৃত সাধন।
নতুবা মুখে বল্ছি, হে ভগবান্। তুমি আমার
সর্বাস্থ ধন এবং মনে বিষয়কেই সর্বাস্থ জেনে

বেশে রয়েছি। এরপ লোকের সকল সাধনই বিফল হয়।

১০। বাসনার লেশমাত্র থাক্তে ভগবান্
লাভ হয় না। যেমন স্তোতে একটু কেঁসো
বেরিয়ে থাক্তে ছুঁচের ভেতর যায় না।
মন যখন বাসনারহিত হয়ে শুদ্ধ হয়, তখনই
স্চিচদানন্দ লাভ হয়।

১১। যারা ঈশ্বর লাভের জন্ম সাধন ভজন কর্তে চায়, তারা যেন কোন রকমে কামিনীকাঞ্চনে আসক্ত না হ'য়ে পড়ে। কামিনীকাঞ্চনের সংশ্রব থাক্লে কোন কালেও তাদের সিদ্ধাবস্থা লাভের উপায় নাই। যেমন খই ভাজ্বার সময় যে খইটী খোলার উপর থেকে ঠিক্রে বাইরে পড়ে, তাতে কোন দাগ লাগে না কিন্তু গরম বালির খোলায় থাক্লে কোন না কোন স্থানে কাল দাগ লাগে।

১২। বিষয়, ছেলে, কিংবা মান সম্ভ্রমের জন্ম কেহ যেন কামনা ক'রে ঈশ্বর সাধনা না করে। যে শুধু সচ্চিদানন্দ লাভের জন্ম তাঁর নিকট প্রার্থনা করে, তার নিশ্চয়ই ঈশ্বর লাভ হয়।

১৩। যেমন বাতাসে জল নড়লে ঠিক প্রতিবিম্ব দেখা যায় না, তেমনি মন স্থির না হ'লে তাতে ভগবানের প্রকাশ হয় না। নিঃশাস প্রশাসের সঙ্গে সঙ্গে মন চঞ্চল হয়। এই জন্ম যোগীরা আগে কুস্তক দ্বারা মন স্থির ক'রে ভগবানের ধ্যান ধারণা করেন। 🧝 ৪। ভাবের ঘরে যার চুরি না থাকে, তারই স্চিদানন্দ লাভ হয়। অর্থাং কেবল সরল ভাবে ও বিশ্বাসেতেই তাঁকে পাওয়া যায়। ১৫। যেমন সাপ দেখলে লোকে ব'লে থাকে, "মা মন্সা, মুখটী লুকিয়ে রেখো আর লেজটা দেখিয়ো," তেমনি যুবতী ত্রীলোক দেখলে ম। বলে নমস্বার করা উচিত, ও তাদের মুখের দিকে না চেয়ে পায়ের দিকে চাইবে। তা হলে আর প্রলোভনের ও পতনের আশঙ্কা থাক্বে না। ১৬। বিভাশব্রিই হউক বা অবিভাশব্রিই হউক, সাধু সন্ন্যাসী ও ভক্ত মাত্রেই সব ন্ত্রীলোককে মা আনন্দময়ীর রূপ বলে জানবে।

১৫। খুব জনশৃত্য স্থানে যুবতী স্ত্রীলোককে দেখে যে মা ব'লে চলে যেতে পারে, তাকেই ঠিক ঠিক ত্যাগী বলা যায়, আর যে লোক সভার মাঝখানে ত্যাগী সেজে থাকে, তাকে প্রকৃত ত্যাগী বলা যায় না।

১৬। অভিমানের জড় মরেও মরে না:
যেমন ছাগলটাকে কেটে ফেলে তার ধড়
মূও হ'তে পৃথক্ কর্লেও কিছুক্ষণ ধ'রে
নড়তে থাকে।

১৭। অভিমানশৃত্য হওয়া বড় কঠিন।
পাঁয়ান্ধ রশুনকে ছেঁচে কোন পাত্রে রেখে তার
পর পাত্রটীকে শতবার ধুয়ে ফেল্লেও তার
গন্ধ যেমন কিছুতেই যায় না, সেই প্রকার
অভিমানের কেশ কিছু না কিছু থেকে যায়।

:৮। ঠিক ঠিক সন্ন্যাসী বা ত্যাগীর লক্ষণ কিরপ জান তারা কামিনী কাঞ্চনের কোনরূপ সংস্পর্শে থাক্বে না। এমন কি. স্বপ্নেও যদি কামিনী সহবাস হচ্ছে বলে জ্ঞান হয় এবং তদ্ধারা রেতঃখলন হয়, কিম্বা অর্থের উপর আসক্তি জনায়, তা হ'লে এত দিনের সাধন ভজন সব নষ্ট হয়ে যায়। ১৯। ভগবান্ কল্পতরু। কল্পতরুর নিকট ব'সে যে যা কিছু প্রার্থনা করে, তাই তার লাভ হয়। এই নিমিত্ত সাধন ভজ-নের দারা যখন মন শুদ্ধ হয়, তখন খুব সাব-ধানে কামনা ত্যাগ করতে হয়। কেমন জান গ—

এক ব্যক্তি কোন সময় ভ্রমণ করতে

করতে অতি বিস্তীর্ণ প্রাপ্তরে গিয়ে উপস্থিত হয়। পথে রোদ্রের তাপে এবং পথভ্রমণের ক্লেশে অতিশয় ক্লান্ত ও ঘর্মাক্তকলেবর হ'যে কোন একটা বৃক্ষের নিম্নে উপবেশন ক'রে শ্রান্তিদুর কর্তে কর্তে মনে মনে ভাব্লে যে. এই সময়ে যদি একটা উত্তম শ্যা মিলে, তা হলে তাতে অতি স্বথে নিদ্রা যাই। পথিক যে কল্পতকর নিম্নে বসেছিল, তা সে জান্ত না। মনে মনে যেমন এই বাসনা উঠ্ল, তৎক্ষণাৎ সেইখানে উত্তম শ্য্যা এসে পড়ল। পথিক অতান্ত আশ্চর্য্য হয়ে তাইতেই শয়ন কর্লে ও মনে মনে ভাব্তে লাগ্ল,এই সময় যদি একটী স্ত্রীলোক এসে আমার পদ-সেবা করে, তাহলে অতি স্থাখে শয়ন কর্তে পারি। এই সঙ্কল হতে না হতেই তথনই এক যুবতী পথিকের পদতলে এসে উপবেশন পূর্ব্বক তার সেবা করতে লাগুল। পথিকের এই দেখে আহলাদের আর সীমা রইল না। তার পর তার থুব ক্ষুধা পেতে লাগ ল ও সে মনে কর্লে, যা ইচ্ছা করেছিলুম তা ত পেলুম, তবে কি কিছু খাবার জিনিস পাব না গ বলতে না বলতে তার নিকট অমনি নানাপ্রকার খাগুদ্রব্য এসে যুট্ল। পথিক সে গুলি দিয়ে তখনই উদর পূর্ণ ক'রে সেই শয্যায় শয়ন পূর্ব্বক সে দিনকার সব ঘটনা ভাব্ছে, এমন সময় তার মনে হল যে, এ সময় যদি হঠাৎ একটা বাঘ এসে পড়ে, তা হলেই বা কি করা যায় ! যেমন এইটা মনে হওয়া. অমনি এক প্রকাণ্ড বাঘ লাফ দিয়ে এসে তাকে ধরলে এবং তার ঘাড় থেকে রক্ত পান করতে লাগ্ল। অবশেষে পথিকের জীবন শেষ হ'ল। এই সংসারে জীবেরও ঠিক এইরূপ দশা ঘটে থাকে। ঈশ্বর সাধন করতে গিয়ে বিষয়, ধন, জন অথবা মান যশ ইত্যাদির কামনা করলে তা কিছু কিছু লাভ হয় বটে, কিন্ত শেষে ব্যায়েরও ভয় থাকে। অর্থাৎ রোগ, শোক, তাপ, মান, অপমান ও বিষয়-নাশরপ ব্যাঘ্র স্বাভাবিক ব্যাঘ্র হতেও লক্ষ গুণে যন্ত্রণাদায়ক।

২০। এক ব্যক্তির মনে হঠাৎ বৈরাগ্যভাব উদয় হয়ে আত্মীয় ভাইদের নিকট বল্লে যে, সংসার আমার ভাল লাগ্ছে না। এখনি আমি কোনও নির্জ্জন স্থানে গিয়ে ঈশর আরাধনা করব। তার আগীয়েরা এই শুভ সঙ্কল্পে সম্মতি দিল। উক্ত ব্যক্তি বাড়ী হতে বাহির হয়ে ক্রমে এক নির্ল্ছন স্থানে উপ-স্থিত হয়ে ঘোরতর তপস্থা করতে আরম্ভ করলে। ক্রমান্বয়ে বার বংসর কাল তপস্থা ক'রে ও কিছু কিছু সিদ্ধাই লাভ ক'রে পুন-রায় বাড়ীতে ফির্ল। তার আগ্রীয় স্বঞ্চনেরা অনেকদিন পরে তাকে দেখে সকলেই আনন্দ প্রকাশ করতে লাগুল ও কথাবার্ত্তা প্রসঙ্গে জিজ্ঞাস। করলে, এতদিন তপস্তা ক'রে কি জ্ঞানলাভ কর্লে ? তখন সেই ব্যক্তি ঈষং হাস্ত ক'রে সম্মুখে একটা হাতী চলে যাচ্ছিল দেখে হাতীর নিকটে গিয়ে ও তার গা

তিনবার স্পর্শ করে যেমন বল্লে, "হাতী, তুই মরে যা" অমনি হাতীটা তার স্পর্শে মৃতবং হয়ে গেল; কিছুক্ষণ পরে আবার গায়ে হাত দিয়ে যেমন বল্লে, "হাতী, তুই বাঁচ্" অমনি হাতী বেঁচে উঠ্লো।

তার পর বাড়ীর সম্মুখে নদীর ধারে গিয়ে
মন্ত্রবলে এপার হতে পরপারে চলে গেল
আবার ঐ ভাবে নদী পার হয়ে এল। তার
ভাইয়েরা এই সব দেখে খুব আশ্চর্যা হল
বটে, কিন্তু তপন্ধী ভাইকে বল্তে লাগ্লো—
ভাই, এতদিন কেবল রুথা তপস্থা করেছ,
হাতী ম'ল ও বাঁচ্ল, তাতে তোমার কি লাভ
হ'ল ? আর তুমি বার বছর ধরে কঠোর
তপস্থা ক'রে নদীর পারাপার যেতে শিখেছ,

আমরা তা এক পয়সাখরচে ক'রে থাকি।
অতএব তুমি কেবল বৃথা সময় নক্ট করেছ।
ভাইদের নিকট এইরপ শ্লেষপূর্ণ কথা শুনে
তার যথার্থ হুঁষ হল ও সে বল্তে লাগ্ল,
যথার্থই আমার নিজের কি হল। এই বলে
তংক্ষণাৎ ভগবানের দর্শন লাভের জন্ম
পুনরায় ঘোরতর তপস্থা কর্তে চলে গেল।

২১। নিজেকে বেশী চতুর মনে করা উচিত নয়। যেমন কাক খুব চতুর, কিন্তু বিষ্ঠা খেয়ে মরে, তেমনি এ সংসারক্ষেত্রে যারা বেশী চালাকী কর্তে যায়, তারাই কেবল ঠকে থাকে।

২২। একদিন গঙ্গার ধারে দাঁড়িয়ে এক হাতে একটা টাকা নিয়ে আর এক হাতে মাটী নিয়ে মাটীই টাকা, টাকাই মাটী, এইরূপ বিচার ক'রে উভয়কে যখন গঙ্গার জ্বলে ফেলে দিলুম, তখন মনে একটু ভয় ও ভাবনা এল। ভাব্লুম—মা লক্ষ্মী যদি রাগ করেন ও তিনি যদি খেতে না দেন। তার পরে মনে এল ও বল্লুম, মা লক্ষ্মী, তুমিই আমার হৃদয়ে থাকো, তোমার ঐশ্বর্যা আমি, চাই না।

২৩। ঈশ্বর তুইবার হাদেন। যখন ভায়ে ভায়ে দড়ি ধ'রে জমি বক্রা ক'রে নেয় আর বলে, এ দিক্টা আমার ও ঐ দিক্টা ভোমার, তখন একবার হাদেন। আর এক-বার হাদেন, যখন লোকের অন্থ কঠিন হয়ে পড়েছে, আজীয় হজনেরা সকলে কালাকাটি কচ্ছে, বৈছ এসে বল্ছে, ভয় কি ? আমি ভাল করে দিব। বৈছ জানেনা যে, ঈশ্বর যদি মারেন, তবে কার সাধ্য তাকে বক্ষা করে।

২৪। প্রীকৃষ্ণ অর্জুনকে বলেছিলেন, হে অর্জুন, অফ সিদ্ধির মধ্যে একটা সিদ্ধিও থাক্লে পরে, আমার যে সেই পরম ভাব তা তুমি লাভ কর্তে পার্বে না। অতএব যারা ঠিক ঠিক ভক্ত ও জ্ঞানী, তারা যেন কোনরূপ সিদ্ধি কামনা না করে।

২৫। লক্ষ্মীনারায়ণ নামক একজন মাড়োয়ারী সংসঙ্গী ও ধনাঢ্য ব্যক্তি দক্ষিণে-খরে একদিন ঠাকুরকে দর্শন করিতে আসেন। ঠাকুরের সঙ্গে অনেকক্ষণ ধরিয়া বেদাস্ত

বিষয়ে আলোচনা হয়। ঠাকুরের সহিত ধর্মপ্রসঙ্গ করিয়া ও তাঁহার বেদান্ত সম্বন্ধে -আলোচনা শুনিয়া তিনি বডই প্রীত হন। পরিশেষে ঠাকুরের নিকট হইতে বিদায় লইবার সময় বলেন, আমি দশ হাজার টাকা আপনার দেবার নিমিত্ত দিতে চাই। ঠাকুর এই কথা শুনিবা মাত্র মাথায় দারুণ আঘাত লাগিলে যেরূপ হয় মূর্চ্ছাগতপ্রায় হইলেন। কিছক্ষণ পরে মহা বিরক্তি প্রকাশ করিয়া বালকের স্থায় ভাহাকে সম্বোধন করিয়া বলিলেন, "শালা, তুম হিঁয়াসে আবি উঠ যাও। তুম হামকে। মায়াকা প্রলোভন দেখাতা হায়।" উক্ত মাড়োয়ারি ভক্ত একটু ্সপ্রতিভ হইয়। ঠাকুরকে বলিলেন যে,"আপ্র

আভি থোড়া কাঁচা হ্যায়।" ইহার উত্তরে ঠাকুর জিজ্ঞাসিলেন, "ক্যায়সা হায় ?" মাডোয়ারি ভক্ত বলিলেন, "মহাপুরুষ লোগোনকো খুব উচ্চ অবস্থা হোনেসে ডাজ্য গ্রাহ্য এক সমান বরাবর হো যাতা হ্যায়. কোই কুছ দিয়া অথবা লিয়া উসমে উনকা চিত্তমে সম্ভোষ বা ক্ষোভ কুছ নেহি হোতা।" ঠাকুর ঐ কথা শুনিয়া ঈষৎ হাঁসিয়া উহাকে বুঝাইতে লাগিলেন, "দেখ, আর্শিতে কিছু অপরিষ্কার দাগ থাক্দে যেমন ঠিক ঠিক মুখ দেখা যায় না. তেমনি যার মন নির্মাল হয়েছে. সেই নিৰ্ম্মল মনে কামিনী-কাঞ্চন রূপ দাগ পড়া ঠিক নয়।" ভক্ত মাড়োয়ারি বলিলেন, "বেশ কথা, তবে হৃদয়, যে আপনার সেবা করে, না হয় তার নামে আপনার সেবার জন্ম এই টাকা থাক।" তত্ত্ত্তরে ঠাকুর বলিলেন, "না, তাও হবে না। কারণ, তার নিকট থাকলে যদি কোন সময় আমি বলি যে অমুককে কিছু দাও বা অন্থ কোন বিষয়ে আমার খরচ করতে ইচ্ছা হয়. তাতে যদি সে দিতে না চায়, তখন মনে সহজেই এই অভিমান আসতে পারে যে, ও টাকা ত তোর নয়, ও আমার জন্ম দিয়েছে। ইহাও ভাল নয়।" মাড়োয়ারি ভক্ত ঠাকুরের এই কথা শুনিয়া আশ্চর্য্য হইলেন এবং ঠাকুরের এই অদৃষ্টপূর্বে ত্যাগ ভাব দেখিয়া নিরতিশয় প্রীত হইয়া স্বস্থানে প্রস্থান করিলেন।

# সাধ্বের সহায়।

১। প্রথম অবস্থায় একট্র নির্জ্জনে বসে মন স্থির করতে হয়। তানা হলে অনেক पिर्थ एक मन हक्न इया। (यमन इर्ध करन এক সঙ্গে রাখলে মিশে যায়, কিন্তু তুধকে মন্থন করে মাথন কত্তে পালে জলের সঙ্গে মেশে না, সে জলের উপর ভাসে: তেমনি যাদের মন স্থির হয়েছে, তারা যেখানে সেখানে বসে সর্বাদা ভগবানকে চিন্তা করতে পারে । ২। নিষ্ঠা ভক্তি না হ'লে সচ্চিদানন্দ লাভ

হয় না। যেমন এক পতিতে নিষ্ঠা থাকলে

সতী হয়,—তেমনি আপনার ইফৌর প্রতি निर्श र'ता देखे पर्गन रहा। ৩। ধ্যান করবে মনে, বনে, আর কোণে। ৪। প্রথম অবস্থায় একটু নির্জ্জনে বসে ধ্যান অভ্যাস করতে হয়, তার পর ঠিক অভ্যাস হয়, তখন যেখানে সেখানে ধ্যান করতে পার। যেমন গাছ, যখন ছোট থাকে, তখন তাকে যত্ন ক'রে বেড়া দিয়ে রাখতে হয়. তা ना र'तन शक हांशन (थर्य नके क'रत रकतन। পরে যখন গুঁডি মোটা হয়, তাতে দশটা গরু ছাগল বাঁধলেও কিছুই করতে পারে না। সহ্য গুণের চেয়ে আর গুণ নেই। যে স্য়, সেই রয়। যে না স্য়, সে নাশ হয়। সকল বর্ণের মধ্যে 'স' তিনটা-শ, ষ, স।

৬। সহ্য গুণের চেয়ে সার গুণ নেই।
সকলেরই সহ্য গুণ থাকা চাই, যেমন কামার
বাড়ীর নাইয়ের উপর কত জোর ক'রে বড়
বড় হাতৃড়ি পেটে, তথাপি, কিছু মাত্র বিচলিত হয় না। সেইরূপ কৃটস্থবং বৃদ্ধি থাকা
চাই, যে যাই বলুক ও যে যাই করুক না

কেন, সমুদয় সহা করে লবে।

৭। মাছ যত দ্রে থাক্ না, ভাল ভাল চার ফেল্বামাত্র যেমন তারা ছুটে আসে, ভগবান্ হরিও সেইরূপ বিশাসী ভক্তের হৃদয়ে শীঘ এসে উদয় হন।

৮। এক রকম বাদ্লে পোকা আছে, তারা আলো দেখ্লে ছুটে যায়, তারা তাতে প্রাণ দেয়, তবু অন্ধকারে আর যায় না; তেম্নি যার। ভগবানের ভক্ত, তারা যেখানে সাধু থাকে ও ঈশরীয় কথা হয়, সেখানে ছুটে যায়, সাধন ভজন ছাড়া সংসারের অসার পদার্থে আর বন্ধ হয় না।

৯। পার্বতী মহাদেবকে জিজ্ঞাসা কর্লেন, ঈশ্বরলাভের থেই কোথায় ? মহাদেব বল্লেন, বিশ্বাসই এর থেই। গুরুবাক্যে অচল ও অটল বিশ্বাস ব্যতীত সচ্চিদানন্দ লাভ করা যায় না।

১০। এই তুর্ল ভ মনুয়াদেহ ধারণ ক'রে যে সচ্চিদানন্দকে লাভ কর্তে না পারে, তার জন্মধারণ করাই রুথা।

১১। মন কেমন জান ? যেমন স্প্রিংএর গদী। যতক্ষণ গদীর উপরে বদে থাকা

যায়, ততক্ষণই নীচু হয়ে থাকে আর ছেড়ে দিলেই তৎক্ষণাৎ উঠে পডে। তেমনি সং ও সাধুসকে ভগবানের ভাব যা কিছু লাভ করে, আবার সাধুসঙ্গ পরিত্যাগ কর্যমাত্র যে কে-সেই—আপনার পূর্ব্ব ভাব ধারণ করে। ১২। নামেতে ক্লচি ও বিশ্বাস কর্তে পার্লে .তার আর কোন প্রকার বিচার বা সাধন করতে হয় না। নামের প্রভাবে সব সন্দেহ দুর হয়ে যায়; নামেতেই চিত্ত শুদ্ধ হয় এবং নামেতেই সচ্চিদানন্দ লাভ হয়ে থাকে।

১৩। সাধুসঙ্গ কেমন জান ?—যেমন চাল-ধোয়ানি জল। যার অত্যস্ত নেশা হয়েছে, তাকে যদি চালের জল খাওয়ান যায়, তা হলে তার নেশা কেটে যায়। সেইরপ এই সংসারমদে যারা মন্ত রয়েছে, তাদের নেশা কাট্বার একমাত্র উপায় সাধুসঙ্গ।

১৪। যেমন উকিল দেখলে মাম্লা ও কাছারির কথা মনে আসে, আর ডাক্তার কবিরাজ দেখলে রোগ ও উয়ধের কথা মনে পড়ে, তেমনি সাধু ও ভক্ত দেখলে ভগবানের ভাব উদ্দীপন হয়।

### সাধনে অধ্যবসায়।

১। রয়য়করে অনেক রয় আছে; তুমি এক
ছবে পেলে না ব'লে রয়য়করকে রয়য়ীন মনে

কোরো না। সেইরূপ একটু সাধন ভজন ক'রে ঈশ্র দর্শন হলো না বলে হতাশ হয়ো না। ধৈৰ্ঘা ধ'রে সাধন ক'ন্তে থাক, যথাসময়ে ঈশ্বরের কুপা তোমার উপর হবে। ২। সমুদ্রে এক রকম ঝিমুক আছে, তারা সদা সর্ব্রদাহাঁ ক'রে জলের উপর ভাসে: কিন্তু স্বাতি নক্ষত্রের এক ফোঁটা জল তাদের মুখে পড়লে তারা মুখ বন্ধ ক'রে একেবারে জলের নীচে চলে যায়, আর উপরে আদে না। তত্ত্ব-পিপাত্ম বিখাদী সাধকও সেই রকম গুরু-মন্ত্র-রূপ এক ফোঁটা জল পেয়ে, সাধনের অগাধ জলে একেবারে ডুবে যায়, আর অক্স দিকে চেয়ে দেখে না।

হ'লে সেপাই শাস্ত্রীর অনেক খোসামোদ কর্তে হয়, তেম্নি ঈশ্রের কাছে যেতে হ'লে অনেক সাধন ভজন ও সংসঙ্গ আদি নানা উপায়ের দ্বারা যেতে হয়।

৪। এক কাঠুরে বন থেকে কাঠ কেটে এনে কোন রকমে ছঃথে কটে দিন কাটাত। এক দিন জঙ্গল থেকে সরু সরু কাঠ কেটে মাথায় করে আন্ছে, হঠাৎ একজন লোক সেই পথ দিয়ে যেতে যেতে তাকে ডেকে বল্লে. "বাপু, এগিয়ে যাও।" পরদিন কাঠুরে সেই লোকের কথা শুনে কিছুদূর এগিয়ে গিয়ে মোটা মোটা কাঠের জঙ্গল দেখুতে পেলে; সে দিন যতদূর পালে, কেটে এনে বাজারে বেচে অম্ম দিনের চেয়ে অনেক বেশী পয়সা পেলে। প্রদিন

আবার সে মনে মনে ভাব তে লাগলো, তিনি আমায় এগিয়ে যেতে বলেছেন; ভাল, আজ আর একট এগিয়ে দেখি না কেন। সে এগিয়ে গিয়ে চন্দন কাঠের বন দেখতে পেলে। সে त्में इन्मन कार्ठ माथाय क'रत निरंप वांकारत বেচে অনেক বেশী টাকা পেলে। পরদিন আবার মনে কলে.আমায় এগিয়ে যেতে বলে-ছেন। সে, সেদিন আরও খানিক দুর এগিয়ে গিয়ে এক তামার খনি দেখতে পেলে। সে তাতেও না ভুলে দিন দিন আরও যত এগিয়ে যেতে লাগ লো, ক্রমে ক্রমে রূপো, সোণা, হীরার খনি পেয়ে মহা ধনী হয়ে পড । ধর্মপথেরও এরপ। কেবল এগিয়ে যাও। একটু আধটু রূপ, জ্যোতি দেখে বা সিদ্ধাই লাভ ক'রে আহলাদে মনে কোরে। না যে, আমার সব হয়ে গেছে।

৫। যে মাছ ধত্তে ভালবাদে, সে যদি শোনে যে, অমুক পুকুরে বড় বড় মাছ আছে,সে কি করে ? যারা সেই পুকুরে মাছ ধরেছে, সে যদি তাদের নিকট গিয়ে জিজ্ঞাস। করে বেড়ায়—সভ্যি সভ্যি সে পুকুরে বড় বড় মাছ আছে কি না, যদি থাকে তবে কিসের চার ফেলতে হয়, কি টোপ খায়,-এ সব বিষয় ভাল ক'রে জেনে নিয়ে যদি তাকে মাছ ধ'রতে যেতে হয়, তা হ'লে তার মাছ ত একেবারেই ধরা হয় না। সেখানে গিয়ে ছিপু ফেলে ধৈর্য্য ধ'রে ব'দে থাকতে হয়, তার পর দে মাছের ঘাই ও ফুট দেখাতে পায় এবং তার পর দে

মাছ ধ'র্তে পারে। ধর্মরাজ্যেও সেইরপ;
সাধক ও মহাজনদের কথায় বিশাস ক'রে,
ভক্তি-চার ছড়িয়ে ধৈর্য্যরূপ ছিপ ফেলে
ব'সে থাকুতে হয়।

৬। একটা লোক পরমহংসদেবের নিকট এসে বল্লে. মহাশয়, অনেক দিন সাধন ভজন করলুম, কিছুই ত বুঝ তে স্থক তে পারলুম না, আমাদের সাধন ভজন করা মিছে।" প্রম-হংসদেব ঈষৎ হাস্থা ক'রে বল্লেন, "দেখ, যারা খানদানী চাষা, তারা বার বংসর অনার্ষ্টি হ'লেও চাষ দিতে ছাডে না: আর যারা ঠিক চাষা নয়, চাষের কাষে বড় লাভ শুনে কার-বার করতে আদে, ভারাই এক বংসর বৃষ্টি না হ'লেই চাষ ছেডে দিয়ে পালায়: তেমনি

যারা ঠিক্ ঠিক্ ভক্ত ও বিগ্রাসী, তারা সমস্ত জীবন তাঁর দর্শন না পেলেও তাঁর নাম-গুণামুকীর্ত্তন ক'র্তে ছাড়ে না।
৭। যেমন সাঁতার দিতে হ'লে আগে অনেক দিন ধ'রে জলে হাত পা ছুঁড়তে হয়, একে-বারেই সাঁতার দেওয়া যায় না; সেইরূপ ব্রহ্মরূপ সমুদ্রে সাঁতার দিতে গেলে অনেক-. বার উঠ্তে পড়তে হয়, একবারে হয় না।

## ব্যাকুলতা।

১। তাঁর প্রতি কিরূপ মন চাই ? যেমন সতীর পভিতে, কুপণের ধনেতে, বিষয়ীর বিষ- য়েতে—এইরূপ টান যধন ভগবানের প্রতি হয়, তখন ভগবান্ লাভ হয়। ২। মার পাঁচটী ছেলে আছে। তিনি কাকেও

২। মার পাচটা ছেলে আছে। তোন কাকেও থেলনা, কাকেও পুত্ল, কাকেও বা খাবার দিয়ে ভূলিয়ে রেখে দিয়েছেন। তার মধ্যে যে ছেলেটা খেল্না ফেলে দিয়ে 'মা কোণা' ব'লে কাঁদে, তিনি তৎক্ষণাৎ তাকে কোলে নিয়ে ঠাওা করেন। হে জীব! তুমি কাম-কাঞ্চন নিয়ে ভূলে আছ। এ সব ফেলে দিয়ে যথন ঈশ্রের জন্ম কাঁদ্বে, তখন তিনি এসে তোমায় কোলে ক'রে নেবেন।

৩। বিষয় লাভ হ'লো না, ছেলে হ'লো না ব'লে লোকে কেঁদে ভাসিয়ে দেয়, কিন্তু ভূগবানু লাভ হ'লো না, ভগবানের পাদপদ্মে ভক্তি হ'লো না ব'লে এক ফোঁটা চোথের জল ক'জন লোকে ফেলে ?

৪। জ্বলে ডুবে গেলে যেমন প্রাণ আটুপাটু কর্তে থাকে, সেই রকম ভগবানের জন্ম ব্যাকুলতা এসে যখন প্রাণ ঐরপ কর্বে, তখনই তাঁকে লাভ করা যায়।

৫। ছেলে যেমন প্রসার জন্ম মার কাছে আব্দার করে, কখন কাঁদে, কখন মারে: সেই-রূপ আনন্দময়ী মাকে আপনার হ'তে আপনার জেনে তাঁকে দেখ্বার জন্ম যিনি সরল শিশুর স্থায় ব্যাফুল হ'য়ে ক্রেন্দন করেন. তাঁকে সচ্চিদানন্দময়ী মা দেখা না দিয়ে থাক্তে পারেন না।

৬। যার ভৃষ্ণা পায়, সে কি গঙ্গার জল ঘোলা

ব'লে তথনি একটা পুকুর কেটে জল পান কর্তে যায় ? তেমনি যার ধর্মাতৃফা পায়নি, সে এ ধর্ম ঠিক নয়, ও ধর্ম ঠিক নয় এইরূপ ব'লে গোলমাল ক'রে বেড়ায়। তৃফা থাক্লে অত বিচার চলে না।

## ভক্তি ও ভাব।

১। সাদা কাচের উপর কোন বস্তুর দাগ পড়েনা কিন্তু তাতে যদি মসলা মাখানো থাকে তবেই দাগ পড়ে, যেমন ফটোগ্রাফ; তেমনি শুদ্ধমনে যদি ভক্তি-মসলা লাগান থাকে, তা হ'লে ভগবানের রূপ প্রত্যক্ষ হয়। কেবলমাত্র শুদ্ধমনে ভক্তি ব্যতীত রূপ দেখা যায় না।

২। আগে ভাব, তার পর প্রেম, শেষে ভাব-সমাধি; যেমন সঙ্কীর্ত্তন করতে করতে প্রথমে বলে, "নিতাই আমার মাতা হাতী"— "নিতাই আমার মাতা হাতী"; ক্রমে ভাবে মগ্ন হ'য়ে শুধু বলে, "হাতী, হাতী"। তার পর কেবল হাতী এই কথাটী মুখে থাকে। শেষে কেবল হা বল্তে বল্তে ভাব-সমাধিতে মগ্ন হ'য়ে যায়। এইরূপে যে ব্যক্তি এতক্ষণ কীর্ত্তন কচ্ছিল, সে বাছজ্ঞানশৃষ্ঠ হ'য়ে চুপ হ'য়ে যায়।

। যেমন কুঁড়ে ঘরে হাতী প্রবেশ কর্লে
ঘরকে ভোলপাড় ক'রে ফেলে, সেই রকম

ভাবরূপ হস্তী দেহ-ঘরে প্রবেশ কর্লে দেহকে তোলপাড ক'রে ফেলে।

৪। যার ভগরানে ভক্তি লাভ হয়েছে, তার কিরূপ ভাব হয় জান ? আমি যন্ত্র, তুমি যন্ত্রী: আমি ঘর, তুমি ঘরণী; আমি রথ, তুমি রথী; যেমন বলাও তেমনি বলি, যেমন করাও ফ্রেমনি করি, যেমন চালাও তেমনি চলি। ৫। ভগবানের পাদপদ্মে ভক্তি হ'লেই বিষয় কর্ম আপনা আপনি ত্যাগ হ'যে আসে। তার আর বিষয় কর্ম ভাল লাগে না। যেমন ওলা মিছ রির পানা খেলে চিঠে গুডের পানা আর কেউ থেতে চায় না।

৬। সন্ধ্যা আহ্নিক ততদিন দরকার, যতদিন না তাঁর পাদপদ্মে ভক্তিপ্রেম হয় ও তাঁর নাম কর্তে কর্তে চফে জল পড়ে, আর শরীরে রোমাঞ্হয়।

#### वर्गन।

১। সৰ্গুণীর ধ্যান কিরপে জান ? তারা রাত্রে মশারি খাটিয়ে তার ভিতর ব'দে ধ্যান করে। লোকে মনে করে যে ঘুমুচ্চে। তাঁদের বাহ্যিক লোক-দেখান ভাব একেবারে নাই। ২। (সাধকের) ধ্যানের সময় মধ্যে মধ্যে এক প্রকার নিজার মতন আসে, তাকে যোগনিদ্রা বলে। সে অবস্থায় অনেক সাধক ভগবানের রূপ দর্শন পায়। ০। ধ্যান এমন কর্বে যে, তাঁতে একেবারে তন্ময় হয়ে যাবে; যখন ঠিক ধ্যান হয়, পাখীরা তার গায়ে বসে কিন্তু সে টের পায় না। মা কালার মন্দিরের নাটমন্দিরে আমি যখন ব'সে ধ্যান কর্তুম, তখন সেখানকার লোকেরা বল্ত যে, আপনার গায়ে চড়াই ও শালিক পাখী ব'সে খেলা করে।

#### সাধন ও আহার।

। যে হবিয়ায় ভকণ করে, কিন্তু ঈশ্বর
লাভ কর্তে চায় না, তার হবিয়ায় গোমাংসতৃল্য হয়; আর যে গোমাংস ভক্ষণ করে,

কিন্তু ভগবান্কে লাভ কর্বার চেফী করে, তার পক্ষে গোমাংস হবিয়ারের তুল্য হয়।

## ভগবৎকুপা।

১। হাজার বছরের অন্ধকার ঘর যেমন একবার একটা দেশালাইয়ের কাটি জাল্লে তখনই আলো হয়, তেমনি জীবের জন্মজন্মা-স্তবের পাপও তাঁর একবার কুপাদৃষ্টিতে দূর হয়।

২। মলয়ের হাওয়া কাগ লে যে সব গাছের সার আছে, সেই সব গাছে চন্দন হয়; কিন্তু অসার—যেমন বাঁশ, কলা ইত্যাদি গাছে কিছু হয় না। ভগবং-ফুপা পেলে যাঁদের সার আছে, তাঁরাই মুহুর্ত্তের মধ্যে মহা সাধু- ভাবে পূর্ণ হন, কিন্তু বিষয়াসক্ত অসার মান্থবের সহজে কিছু হয় না। ৩। কাদা ঘাঁটাই ছেলেদের স্বভাবসিদ্ধ, কিন্তু মা বাপ ভাদের অপরিক্ষার থাক্তে দেন না; সেইরূপ জীব এই মায়ার সংসারে পড়ে যতই মলিন হোক না কেন, ভগবান্ ভাদের ১৬দ্ধ হবার উপায় ক'রে দেন।

## সিদ্ধ অবস্থা।

। লোহা যদি একবার স্পর্শমিণি ছুঁয়ে
 সোণা হয়, তাকে মাটীর ভিতর চাপা রাখ,

আর আঁন্তাকুড়ে ফেলে রাখ, সে সোণা।
যিনি সচ্চিদানন্দ লাভ করেছেন, তাঁর
অবস্থাও সেই রকম। তিনি সংসারেই
থাকুন, আর বনেই থাকুন, তাতে তাঁর
দোষস্পার্শ করে না।

২। যেমন লোহার তলোয়ার স্পর্শমণি ছোঁয়ালে সোণার তলোয়ার হয়, আকার, প্রকার সেই রকমই থাকে, কিন্তু তাতে আর হিংসার কায চলে না; সেই রকম ভগবানের পাদপদ্ম স্পর্শ কর্লে তার দ্বারা আর কোন অস্তায় কায হয় না।

৩। কোন ব্যক্তি প্রমহংসদেবের নিক্ট জিজ্ঞাসা করিলেন,—সিদ্ধপুরুষ হ'লে কিরূপ অবস্থা হয় ? উত্তরে ভিনি বলিলেন,—

যেমন আলু বেগুন সিদ্ধ হ'লে নরম হয়, তেমনি সিদ্ধ-পুরুষের স্বভাব নরম হয়ে থাকে। তাঁর সব অভিমান চলে যায়।

৪। সংসারে অনেক প্রকারে সিদ্ধ অবস্থা লাভ হয় ; য়েমন,—য়য়-সিদ্ধ, ময়-য়িদ্ধ, হঠাং সিদ্ধ ও নিত্য-সিদ্ধ ।

৫। স্বপ্নেতে কেহ কেহ ইফ মন্ত্র পেয়ে
তাই জপ ক'রে সিদ্ধি হয়। মন্ত্র-সিদ্ধা;—
সদ্গুরুর নিকট মন্ত্র গ্রহণ ক'রে সাধনার দারা
সিদ্ধা হয়। হঠাংসিদ্ধা;—ইদব-যোগে কোন
মহাপুরুষের কুপালাভ ক'রে সিদ্ধা হয়,
তাহাকে হঠাং-সিদ্ধা বলে। নিত্য-সিদ্ধা;—
তাদের বালককাল থেকেই ধর্মে মতি থাকে।

যেমন লাউ, কুমড়া গাছে আগে ফল হয়, পরে ফুল ফোটে।

৬। সাঁকোর নীচে জল সহজে বেরিয়ে যায়, জমে না; তেমনি মুক্তপুরুষদিগের হাতে যে টাকা পয়সা আসে, তা থাকে না, অমনি খরচ হয়ে যায়। তাদের বিষয়-বৃদ্ধি একেবারেই নাই।

৭। "ধ্যানসিদ্ধ যেই জন, মুক্তি তাঁর ঠাই।" ধ্যানসিদ্ধ কাদের বলে জান ? যারা ধ্যান কর্তে বস্লেই ভগবানের ভাবে বিভোর হয়ে যায়।

৮। মৃক্তপুরুষ সংসারে কি রকম থাকেন জান ? যেমন "পান-কৌড়ি" জলে থাকে, কিন্তু ভাদের গায়ে জল লাগে না; যদিও গায়ে একটু জল লাগে, তা হ'লে একবার গা ঝেড়ে ফেল্লেই তখনই সব চলে যায়। ১। জাহাজ যে দিকে যাক্ না কেন কম্পাসের কাঁটা উত্তর দিকেই থাকে, তাই জাহাজের দিক্ ভুল হয় না; মানুষের মন যদি ঈশ্বরের দিকে থাকে, তা হ'লে আর তার কোন ভয় থাকে না।

১০। চক্মকি পাথর শত বংসর জলের ভিতর প'ড়ে থাক্লেও তার আগুন নট হয় না, তুলে লোহার ঘা মার্বামাত্রই আগুন বেরোয়। ঠিক বিশ্বাসী ভক্ত হাজার হাজার কুসঙ্গের মধ্যে প'ড়ে থাক্লেও তার বিশ্বাস ভক্তি কিছুতেই নট হয় না। ভগবং-কথা হ'লে তখনি আশার সে ঈশ্বর-প্রোমে উন্মন্ত হয়। ১১। যে যেরপ ভাবনা ক'রে থাকে, ভার সিদ্ধিও সেই রকমই হয়ে থাকে। যেমন দৃষ্টাস্ততে বলে, আর্সোলা কাঁচপোকাকে ভেবে ভেবে কাঁচপোকা হয়ে যায়, তেমনি যে সচ্চিদানন্দকে ভাবনা করে, সেও আনন্দ-ময় হয়ে যায়।

২২। মাতালেরা যেমন নেশার ঝোঁকে পোঁদের কাপড় কখনও মাথায়।বাঁধে এবং কখনও বগলে নিয়ে বেড়ায়, তেমনি সিদ্ধ মহাপুরুষদেরও বাহ্যিক অবস্থা প্রায় সেই রূপই হয়ে থাকে।

১৩। অহন্ধার কি রকম জান ? যেমন পদ্মের পাপ্ড়িও নারকেল স্থপারির বাল্ডো, খদে গেলেও সে স্থানে একটা দাগ থাকে;

তেমনি অহস্কার গেলেও তাতে একটু দাগের চিহু থাকেই থাকে। তবে সে অহঙ্কারে কারও কিছু অনিষ্ট করতে পারে না। তা' দারা খাওয়া দাওয়া শোয়া ইত্যাদি ছাড়া অন্ম কোন কর্ম্ম চলে না। ১৪। যেমন আম পাকলে বোঁটা থেকে আপনি খ'সে পড়ে, তেমনি জ্ঞান লাভ হ'লে আগ্নাভিমান প্রভৃতি আপনি চলে যায়। জোর ক'রে জাতি ত্যাগ করা ঠিক নয়। ১৫। গুণ তিন রকমের—সত্ত, রজঃ ও তমঃ। এই তিন গুণের কেহই তাঁর নিকট পর্যান্ত পোঁছুতে পারে না। যেমন একজন লোক বনের পথ দিয়ে চলে যাচ্ছিল. এমন সময় তিনজন ডাকাত এসে তাকে

ধরলে ও তার যা কিছু ছিল, সর্ববন্ধ কেডে কুড়ে নিলে। তার ভিতর একজন ডাকাত বল্লে. "এ লোকটাকে রেখে আর কি হবে" গ এই কথা বলেই খাঁডা উচিয়ে তাকে কাটতে এল। আর একজন ডাকাত এসে বল্লে, "না হে. একে কেটো না. কেটে কি হবে ? এর হাত পা বেঁধে এখানেই ফেলে রেখে যাও।" পরে সকলে মিলে তার হাত পা বেঁধে সেখানে রেখে চলে গেল। কিছুক্ষণ পরে ভাদের মধ্যে একজন ফিরে এসে বল্লে. "আহা তোমার কত লেগেছে, এস আমি এখন তোমার বন্ধন খুলে দিই।" ডাকাতটা তখন বন্ধন খুলে দিয়ে বল্লে, "আমার সঙ্গে সঙ্গে এস, ভোমায় রাস্তা দেখিয়ে দিচ্ছি।"

পরে রাস্তার নিকটবতী হয়ে বল্লে, "এ রাস্তা ধ'রে চ'লে গেলে তুমি বাড়া পৌ ভুবে।" লোকটী তখন তাকে বল্তে লাগ্ল, "আপনি আমার প্রাণ দান কর্লেন, আপনি আমার বাড়া পর্যান্ত আস্কন।" ডাকাত তখন বল্লে, "আমি সেখানে যেতে পার্ব না, লোকে টের পাবে, আমি কেবল তোমাকে রাস্তা দেখিয়ে চল্লুম।"

১৬। মুক্ত পুরুষ সংসারে কিরূপ অবস্থার থাকেন, জান ? যেমন ঝড়ের এঁটো পাতা। নিজের কোন ইচ্ছা বা অভিমান থাকে, না। বাতাসে তাকে উড়িয়ে যে দিকে নিমে যায়, সেদিকেই যায়। কখন, বা আন্তাকুড়ে, হখন বা ভাল জারগায়।

১৮। পরমহংস অবস্থা কাকে বলে জান 
ং যেমন হাঁসকে ছথে জলে এক সঙ্গে দিলে ছুধ থেয়ে জলটা ফেলে রাখে। তাঁরা তেমনি সংসারের সার যে সচ্চিদানন্দ, তাঁকে গ্রহণ করেন, আর অসার যে সংসার, তাকে ত্যাগ করেন।

১৯। প্রথমতঃ অজ্ঞান, তার পরে জ্ঞান। পরিশেষে যখন সচিচদানন্দ লাভ হয়, তখন জ্ঞান ও অজ্ঞানের পারে চলে যায়। যেমন গায়ে কাঁটা ফুট্লে বাইরে থেকে ষত্ন ক'রে আর একটা কাঁটা এনে সেই কাঁটাটাকে তুলে ফেলে, তার পর তুটা কাঁটাই ফেলে দেয়।
২০। যে ব্যক্তি সিদ্ধি লাভ করেছে, অর্থাৎ যার ঈশর সাক্ষাৎকার হয়েছে, তার ঘারা আর কোনরূপ অন্থায় কার্য্য হতে পারে না; যেমন যে নাচ্তে জানে. তার পা কখনও বেতালে পড়ে না।

২১। বৃহস্পতির পুত্র কচের সমাধিভঙ্কের পর যখন মন বহির্জগতে নেমে আস্ছিল, তখন ঋষিরা তাঁকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন, 'এখন তোমার কিরপ অমুভূতি হচ্ছে ?' তাতে তিনি বলেছিলেন, "সর্কং ব্রহ্মময়ং'— তিনি ছাড়া আর কিছুই দেখতে পাচ্ছি না।

## সক্র-প্রস্থা-সমন্ত্রয়।

১। যেমন গ্যাসের আলো এক স্থান হ'তে এসে সহরের নানা স্থানে নানা ভাবে জ্বল্ছে, তেমনি নানা দেশের নানা জাতের ধার্মিক লোক সেই এক ভগবান্ হ'তে আস্ছে। ২। ছাতের উপর উঠ্তে হ'লে মই. বাঁশ, সিঁড়ি ইত্যাদি নানা উপায়ে যেমন উঠা যায়, তেমনি এক ঈশ্বরের কাছে যাবার অনেক উণায় আছে। প্রত্যেক ধর্মাই এক একটা উপায়।

**৩। ঈশ্র** এক, তাঁর অনন্ত নাম ও অনন্ত ভাব। যার যে নামে ও যে ভাবে ডাক্তে ভাল লাগে, সেই নামে।ও সেই ভাবে ডাক্লে দেখা পায়।

8। কোন ব্যক্তি যেরপ ভাবে, যে নামে ও যেরপেই হোক না কেন, সেই এক অদিতীয় সচ্চিদানন্দজ্ঞানে যদি সাধন ভজন করে, তবে তার ভগবান্ লাভ নিশ্চয়ই হবে।

ে। যত মত, তত পথ। যেমন এই কালী-বাড়ীতে আস্তে হ'লে কেউ নৌকায়, কেউ গাড়ীতে, কেউ বা হেঁটে আসে, সেইরপ ভিন্ন ভিন্ন মতের দারা ভিন্ন ভিন্ন লোকৈর সচ্চিদানন্দ লাভ হয়ে থাকে।

৬। মার ভালবাসা সব ছেলের প্রতি সমান, কিন্তু কোন ছেলের জগু লুচি, কারো জগু

থই বাতাসা প্রভৃতি যার যেমন আবশ্যক বুঝেন, সেই রকমই ব্যবস্থা ক'রে থাকেন। সেইরূপ ভগবান্ও বিভিন্ন সাধকের শক্তি ও অবস্থা অনুযায়ী সাধনের ব্যবস্থা করেন। ৭। মহাত্মা কেশবচন্দ্র সেন ঠাকুরকে জিজ্ঞাসা করিলেন, "ভগবান এক, তবে ধর্ম্মসম্প্রদায়ের মধ্যে পরস্পর এত বাদ বিদম্বাদ দেখা যায় কেন " উত্তরে পরম-হংসদেব বলিলেন, ''যেমন এই পৃথিবীতে এটা আমার জমি ও এই আমার বাড়ী ব'লে ঘিরে ব'সে থাকে, কিন্তু উপরে সেই এক অনস্ত আকাশ. সেখানে যেমন কেউ ঘিরতে পারে না : তেমনি মানুষ অজ্ঞানে আপনার আপনার ধর্মকে শ্রেষ্ঠ ব'লে বুথা গোলমাল

করে। যখন ঠিক ঠিক জ্ঞান লাভ হয়, তথন আর পরস্পরের মধ্যে বিবাদ থাকেনা।

৮। যাদের সঞ্চীর্ণ ভাব, তারাই অন্থের
ধর্মকে নিন্দা করে ও আপনার ধর্মকে
শ্রেষ্ঠ ব'লে দল পাকায়, আর যারা ঈশরমনুরাগী—কেবল সাধন ভজন কর্তে থাকে,
তাদের ভিতর কোনরূপ দলাদলি থাকে
না; যেমন পুছরিণী বা গেড়ে ডোবায় দল
জন্মায়, নদীতে কখনও জন্মায় না।

৯। ভগবান্ এক, সাধক ও ভক্তেরা ভিন্ন ভিন্ন ভাবে ও ক্ষচি অনুসারে তাঁর উপাসনা ক'রে থাকে। যেমন গৃহস্থেরা একটা বড় মাছ বাড়ীতে এলে কেউ ঝোল ক'রে, কেউ ভেজে, কেউ তেল হলুদে চচ্চড়ি ক'রে, কেউ ভাতে দিয়ে, কেউ কেউ বা অম্বল ক'রে, থেয়ে থাকে। সেইরূপ যাদের যেমন রুচি, তারা সেই রকম ভাবে ভগবানের সাধন ভজন ও উপাসনা ক'রে থাকে।

১০। যেমন জল এক পদার্থ, দেশ কাল পাত্র ভেদে ভিন্ন ভিন্ন নামান্তর হয়। বাঙ্গালা দেশে জল বলে, হিন্দীতে পানি বলে, ইংরাজীতে ওয়াটার বা একোয়া বলে। পরস্পরের ভাষা না জানা থাক্লে কারুর কথ্ন কেউ বুঝ্তে পারে না, কিন্তু জান্লে আর ভাবের কোনরূপ ব্যতিক্রম হয় না। ১১। ভগবানের নাম ও চিন্তা যে রকম করেই কর না কেন, তাতেই কল্যাণ হবে। যেমন মিছরির রুটি সিধে ক'রে খাও বা আড় ক'রেই খাও, খেলে মিষ্টি লাগ্বেই লাগবে।

#### কর্মফল।

১। পাপ আর পারা কেউ হজম কর্তে পারে না। যদি কেউ লুকিয়ে পারা খায়, তা হ'লে কোন দিন না কোন দিন গায়ে ফুটে বেরোবে। পাপ কল্লেও তেমনি স্থার ফল এক দিন না এক দিন নিশ্চয় ভোগ কর্তে হবে।

২। গুটি পোকা যেমন আপনারই নালে ঘর

ক'রে আপনি বদ্ধ হয়, তেমনি সংসারী জীব আপনার কর্ম্মেই আপনি বদ্ধ হয়। যখন প্রেজাপতি হয়, তখন ঘর কিন্তু কেটে বেরোয়, তেমনি বিবেক বৈরাগ্য হ'লে বদ্ধ জীব মুক্ত হয়ে যায়।

#### যুগধকা।

১। পরমহংসদেব সর্বদা বলিতেন;—"হাত-তালি দিয়ে সকালে ও সন্ধ্যাকালে হরিনাম কোরো, তা হলে সব পাপ তাপ চ'লে যাবে। যেমন গাছের তলায় দাৃড়িয়ে হাততালি দিলে গাছের সব পাখী উড়ে যায়, তেমনি হাততালি দিয়ে হরিনাম কল্পে দেহ-গাছ থেকে সব অবিভারপ পাখী উড়ে পালায়।" ২। আগে সাদাসিদে জর হ'ত, সামান্ত পাঁচন ইত্যাদিতে সেরে যেত : এখন যেমন ম্যালেরিয়া জর, তেমনি ডিঃ গুপু ঔষধ। আগে লোকে যোগ যাগ তপস্থা ক'র্ত ; এখন কলির জীব, অন্নগত প্রাণ, তুর্কল মন, এক হরিনামই একাগ্র হ'য়ে কল্পে সব সংসার-ব্যাধি নাশ পায়।

৩। জান্তে অজান্তে বা লান্তে যে কোন ভাবেই হোক্ না কেন, তাঁর নাম কল্লেই ফুল হবে। কেউ তেল মেখে নাইতে যায়, তারও যেমন স্নান হয়, আর যদি কাকেও জলে ঠেলে ফেলে দেওয়া যায়, তারও তেমনি স্নান হয়—আর কেউ ঘরে শুয়ে আছে, তার গায়ে জল ঢেলে দিলে তারও স্নানের কায় হয়ে যায়।

৪। অমৃতকুণ্ডে যে কোন প্রকারে হ'ক,
একবার পড়্তে পার্লেই অমর হওয়া যায়;
কেউ যদি স্তবস্তুতি ক'রে পড়ে, সেও অমর
হয়, আর কাকেও যদি কোন রকমে ঠেলে
সেই অমৃতকুণ্ডে ফেলে দেওয়া যায়, সেও
অমর হয়; তেমনি ভগবানের নাম জান্ডে,
অজান্তে বা ভান্তে যে প্রকারে হ'ক, লইলে
তার ফুল হবেই হবে।

৫। এই কলি যুগে নারদীয় ভক্তিমতই
 প্রামস্ত। অহ্য অহ্য যুগে নানা রকমের
 কঠোর সাধনের নিয়ম ছিল, সে সকল

সাধনে এ যুগে সিদ্ধিলাভ করা বড় কঠিন।
একে জীবের অল্প পরমায়্, তাতে মালোয়ারী (ম্যালেরিয়া) রোগে কাবু ক'রে
ফেলে, কঠোর তপস্থা কেমন ক'রে
করবে ?

#### ध्यं छिहात।

১। সাধু মহাপুরুষদিগের নিকটস্থ আত্মীয় লোকেরা অগ্রাহ্য করে, দূরের লোকদিগের নিকট তাঁদের আদর হয়, ইহার কারণ-কৈ ?
— যেমন বাজীকরের বাজী, তাদের কাছের আত্মীয় লোকেরা দেখে না, দূরের লোকেরা দেখে অবাক হয়ে যায়।

২। বজ্র বাঁটুলের বিচি গাছের তলায় পড়ে না, উড়ে গিয়ে দূরে পড়েও দেখানে গাছ হয়। সেই রকম ধর্মপ্রচারকদিগের ভাব দূরেতেই প্রকাশ হয় ও লোকে আদর করে।

। লঠনের নীচে অন্ধকার থাকে, দ্রে
আলো পড়ে। সেই রকম সাধু মহাপুরুষদের
নিকটের লোকেরা বুঝ্তে পারে না. দ্রের
লোকেরা তাঁদের ভাবে মুগ্ধ হয়।

8। আপনাকে মার্তে হ'লে একটা নরুন্
দিস্তে হয়; কিন্তু অপরকে মার্তে গেলে
ঢাল তরবারের দরকার হয়। তেমনি লোকশিক্ষা দিতে হ'লে অনেক শাস্ত্র পড়তে
হয় ও অনেক তর্ক যুক্তি ক'রে বোঝাতে হয়;

কিন্তু আপনার ধর্মলাভ কেবল একটা কথায় বিশ্বাস কল্লেই হয়।

৫। ও দেশেতে লোকে যখন ধান মাপে,
একজন মাপ্তে থাকে আর একজন পিছনে
দাঁড়িয়ে থাকে; যেই কম পড়ে আসে,
পিছনে যে গাদা করা থাকে, তা থেকে
ঠেলে দিয়ে তার সাম্নে যুগিয়ে দেয়।
তেমনি যারা ঠিক ঠিক সাধুভক্ত, ঈশ্বরীয়
কথা বলা ফ্রাতে না ফ্রাতে তাদের ভিতর
থেকে ভাব যুগিয়ে আসে। তাদের ভাব
আর ফুরায় না।

# সাথক-সত্তর ৷

যো গাচার্য্য

## **জ্রীসদবধৃত** জ্ঞানানন্দ দেব

কথিত।

ঘিতীয় সংক্রেণ।

মহানিব্বাণ মঠ।

>0201

All rights reserved.

भूगा १०/० जाना ।

### ১৩ নং শিবনারায়ণ দাসের লেন, সিদ্ধেশ্বর মেসিন্ প্রেসে

ত্রীঅবিনাশঃক্র মণ্ডল হারা মুদ্রিত।

কলিকাতা.

18

কালীঘাট---নহানিৰ্বাণ মঠ হইতে

मन ३७३०।

্ত্ৰীরাখালদাস পাল কর্তৃক প্রকাশিত।

### निर्वाम ।

কয়েক বৎসর পূর্বের এই গ্রন্থ ভক্তপ্রবর প্রীযুক্ত নগেন্দ্রনাথ দেন মহাশয় প্রকাশ করেন। অধুনা

. ঐ গ্ৰন্থ পুনমু জিত হইল।

প্ৰকাশক।



# সাধক-সহচর।

### প্রথম ভাগ।

নানা ভক্ষ্য। কুধা এক। প্রত্যেক ভক্ষ্য দ্বারাই কুধানিবৃত্তি হইতে পারে। নানা শাস্ত্র। নানা মত। ঈশর এক। প্রত্যেক মতেই ভাঁহাকে প্রাপ্ত হওয়া যায়। ১।

বাহুদর্শনে সংসার অতি স্থন্দর ও মনোহর। সাংসারিক-বহিদৃ শ্য, অধিক চিত্তাকর্ষণ করিতে পারে; কিন্তু অন্তর, পারে না। ২।



বালুকা-চূণ-প্রলেপিত গৃহের চূর্ণ বিধৌত ও বালুপ্রলেপ ভগ্ন হইলে, ইফক বহির্গত হইয়া তাহার কদাকার প্রকাশিত হয়। সংসারও যেন ঐ প্রকার বালুকা-চূর্ণ-প্রলেপিত একটি স্থশোভিত গৃহ। তাহার শোভা, বাহ্য-শোভা। ৩।

বিষ্ঠা-ত্যাগ-স্থানে বিষ্ঠা ত্যাগের পর, আর বসিয়া থাকিতে ইচ্ছা হয় না। সমস্ত ভোগ ত্যাগের পর, আর সংসারে থাকিতে ইচ্ছা হয় না। ৪।

পরিকার সূচী বহুকাল বস্ত্রে সংলগ্ন থাকিলে তাহাতে অধিক মরিচা ধরে। তাহা টানিয়া শীঘ্র উহা হইতে অসংলগ্ন করা যায় না। সূচী যতদিন পরিকার থাকে, টানিলে শীত্র খোলা যায়। সংসারে যাহার মন অধিক কাল সংলগ্ন থাকে, শীত্র তাহা হইতে বিচ্যুত করা যায় না। ৫।

বৃক্ষে যতদিন পত্র থাকে, ততদিন সতেজ ও সরস থাকে। বৃক্ষ হইতে চ্যুত হইলেই শুক্ষ্ ও নীরস হয়। কল বৃক্ষে পর্য্যুসিত হয় না। জীবের মন যতক্ষণ ঈশর-রূপ-বৃক্ষে থাকে, ততক্ষণ তাহা প্রেম-ভক্তি-রসে সরস থাকে। প্রেম-ভক্তি-রসময় মনঃফল ঈশর-বৃক্ষ্চ্যুত হইয়া সংসারে থাকিলেই পর্যুসিত হয়। ৬।

সংসার ও তদামুষজিক যাহা কিছু, সমস্তই পরাধীনতার হেছু। ৭।

সংসার হইতে মনের নির্লিপ্তি মুক্তি।

মনের সংসার-নির্লিপ্তি ব্যতীত, মৃত্যু—মুক্তির কারণ নহে। সংসারলিপ্তাবস্থায় বারস্বার মৃত্যু হইলে. মুক্তি ব্যতীত বারস্বার জন্ম হইবে। ৮।

বন্থায় অনেক নৌকা মগ্ন হয়। সংসার-সমুদ্রের বন্থায় অনেকেরই মনঃ-তরী মগ্ন হয়। কচিৎ ভগবৎকৃপায় কোন কোন মনঃ রক্ষা পায়। ৯।

অতি নিপুণ সম্ভরণকারীর সর্বাঙ্গে বৃহৎ
বৃহৎ শিলা সকল বাঁধিয়া দিলে, তিনিও
জলমগ্ন হন। সাংসারিক-ভার-বিহীন হইয়া
ভব-সমুদ্র পার হইবার চেফা কর। অধিক
ভারযুক্ত হইলে, তুমি তাহাতে ডুবিবে। ১০।
মহাক্রতগামী তেজী অশ্বকে শৃখাল ঘারা
কাঁধিয়া রাখিলে, সে আর দোড়িতে পারে না।

মায়া-শৃত্থলমুক্ত হইলে, তবে ঈশ্বরের দিকে অগ্রসর হইতে পারিবে। ১১।

অঙ্গে আল্কাৎরা লাগিলে, জলের ঘারা ধৌত করিলে উঠে না। কিছুক্ষণ তৈল মর্দ্দন করিলে উঠে। মায়া আল্কাৎরার ন্যায়। উহা মন হইতে ভক্তিরূপ তৈলের ঘারা তুলিতে হয়। ১২।

গায়ে শুঁয়াপোকার কাঁটা লাগিলে,
প্রথমতঃ ভুমুর-পাতা ঘদিলে, কতক উঠে'
যায়। পরে, সফণ্টক স্থানে চূণের প্রলেপ
দিলে কণ্টক যন্ত্রণা-দায়ক হয় না। 'অবিজ্ঞামায়ারূপ শুঁয়াপোকার, ষড়রিপুরূপ কণ্টক
মনে বিদ্ধ রহিয়াছে। প্রথমতঃ, বিবেকরূপ
ভুমুরপাতা ঘষিলে, কতক উঠিবে; পরে,

সেই স্থানে বৈরাগ্যরূপ চূণের প্রলেপ দিতে হইবে। ঐ প্রলেপপ্রভাবে বড়রিপুরূপ কণ্টক ক্রমে নিস্তেজ হইবে। ১৩।

সর্বপ, নারিকেল এবং এরও ফলের শস্ত—জল ও তৈল উভয়-রসাত্মক। কিছুকাল ঐ তিন সামগ্রী সূর্য্য-কিরণে রাখিলে, উহাদের মধ্যস্থিত জল শুষ্ক হয়; কিন্তু তৈল শুক্ষ হয় না। জীবের মনও পাপপুণ্যময়। জ্ঞান-সূর্য্যের কিরণে জীবের পাপরূপ জল-সকল শুক্ক হয়; কিন্তু পুণ্যরূপ তৈল-সকল শুক্ক হয় না। ১৪।

সংসারে ও তদামুষঙ্গিক ধনে বিরাগ জন্মিলে, অবশ্যস্তাবী দরিত্রতা হয়; তাহা শান্তি-প্রসূতি, স্থপ্রদা ও আনন্দদায়িনী। ঐ প্রকার দারিত্র্য আকাজ্জ্বণীয়; উহা স্বাধীনতার জননী। ১৫। যে নারী পিতলের অলঙ্কার পরে, সে সর্নের পাইলে তাহা ত্যাগ করে। হীরকের পাইলে, স্বর্ণালঙ্কার পরে না। সাংসারিক মুখ অপেক্ষা উৎকৃষ্ট সুখ পাইলে, সাংসারিক মুখ তৃচ্ছ বোধ হয়। ১৬।

পশুতের গৃহে কোন গ্রন্থ না থাকিলেও তাঁহার কতি নাই। তাঁহার পাণ্ডিত্য আছে। মূর্থের গৃহে বহু গ্রন্থ থাকিলেও তাহার পাণ্ডিত্য লাভ হয় না। ভগবানের প্রতি যাঁহার প্রেমভক্তি আছে, তাঁহার সকলই আছে। যিনি কেবল মৌখিক ধর্ম সম্বন্ধে কতকগুলা কথা বলিতে ও লিখিতে পারেন, প্রকৃত কথায় তাঁহার কিছুই নাই। ১৭।

**যত কাল সংসারে পুত্রকলত্র প্রভৃতির ও** 

ধনের মন্তা মন হইতে পরিত্যক্ত না হইবে,
তত কাল প্রকৃত সন্ত্যাস নহে। ঐ সমস্ত
মনতা-বিশিষ্ট ব্যক্তি; সর্ববিত্যাগী, সন্ত্যাসীর
ভেক (বেশ) ধারণ-পূর্ববিক কোন নির্ভ্তন
স্থানে অথবা বনে বাস করিলেও, তাঁহাকে
সর্ববিত্যাগী সন্ত্যাসা বলা যায় না। ঐ প্রকার
সাংসারিক মনতাযুক্ত আচরণে বরঞ্চ মহা
অপরাধ এবং পাপ হইতে পারে। ১৮।

অধিক জলে অল্লাগ্নি তিন্ঠিতে পারে না।
অধিক অগ্নিতেও অল্ল জল তিন্ঠিতে পারে না।
কিন্তু বৃহৎ সমুদ্রে বাড়বাগ্নি আছে। সাধারণ
লোকের পক্ষে সংসার ও ধর্ম্ম একত্র নির্বিম্নে
তিন্ঠিতে পারে না। কিন্তু অবৈত, নিত্যানন্দ,
জনকঃ ব্যাস, বশিষ্ঠ, গ্রুব, প্রহলাদ, বলী ও

রায় রামানন্দ প্রভৃতির স্থায় মহা**ত্মাগণে**র পক্ষে উভয়ই পারে। ১৯।

শিশু ও বালক-বালিকাগণ যে প্রকারে নির্লিপ্তভাবে সংসারে থাকে, সিদ্ধ মহাপুরুষ-গণও সেই প্রকারে থাকিতে পারেন। ২০।

অল্প বয়ক্ষ বালক-বালিকাগণ কখন
কাপড় পরে, কখন উলঙ্গ হইয়া থাকে।
উভয় অবস্থাতেই তাহারা মুক্ত। তাহাদের
ন্থায় সিদ্ধ-পুরুষদিণের আচরণ ও স্বভাব।
সিদ্ধ-পুরুষ সর্বাবস্থায় মায়ামুক্ত। ২১।

ব্যান্ত এবং বিড়াল, আলোকে ও অন্ধকারে উভয়েতেই দেখিতে পায়। নির্মায়িক সিদ্ধ-পুরুষগণ অজ্ঞানান্ধকারাচ্ছন্ন মায়াময় সংসারেও জ্ঞান-নেত্র দ্বারা সচিচদানন্দকে দর্শন করেন। তাঁহানের সংসারের সংস্রব ও অসংস্রব সমতুল্য। সংসার-সংস্রবেও তাঁহাদের কোন ক্ষতি হইতে পারে ন!। ২২।

উত্তম আহার্য্য আহার করিলেও বিষ্ঠা হয়। বিষ্ঠা—তুর্গন্ধযুক্ত, কেন্দ্র স্পর্শ করিতে চাহে না। বিষ্ঠা মাটি হইলে আর ভাহাতে তুর্গন্ধ থাকে না। তথাচ বিষ্ঠা, মাটি হইয়াছে যে জানে, সে ভাহা স্পর্শ করিতে চাহে না। বিষ্ঠাতে লোকের এত ঘুণা! ভাল লোক মন্দ্র হইয়া পুনরায় ভাল হইলেও, অনেকে ভাঁহার সংসর্ট্রেগ থাকিতে ইচ্ছা করেন না; অনেকে ভাঁহাকে স্পর্শ পর্য্যন্তও করেন না। ২৩।

বহুকলশালীরুক্ষ নত্র হয়। যে ব্যক্তি নানা সদ্র্ভিরূপ ফলবান্, সেই ব্যক্তিই নত্র। ২৪।

পাণা-পুকুরের জল পাণায় আরুত, পক্ষিল এবং দুর্গন্ধময়। তাহার পৃশ্লিকা (পাণা) সকল অপস্ত করিলেও নির্মাল জল পাওয়া যায় না। কখনও স্বচ্ছ পুন্ধ্রিণী পৃশ্লিতে আর্ত হয় না। তাহার জলে পক্ষের তুর্গন্ধও নাই। যাহার অন্তর ভাল, তাহার বাহিরও •ভাল।২৫।

যাঁহাকে অধিক লোক মাতা গণ্য করে, **মথচ, তাঁহাকে প্রহার করিলে, তিনি প্রহার** করেন না; ভৎসনা করিলে, ভৎসনা করেন ना ; करूँ कथा विलाल, करूँ कथा वरणने ना, তিনি মহৎ এবং মহাপুরুষ। ২৬।

দাসকে প্রভু সময়ে সময়ে প্রহার ও ভৎসনা করেন। দাস অক্ষমতা-প্রযুক্ত সে

সমস্ত সহ্য করে। তাহাতে তা'র মহস্ত নাই।২৭।

বিষ্ণুপুরাণে বিষ্ণুকে ব্রহ্ম, শিব সম্বন্ধীয় গ্রন্থ সকলে শিবকে ব্রহ্ম, মহাভাগবতে শক্তিকে ব্রহ্ম, শ্রীমন্তাগবতে ও ব্রহ্মবৈবর্ত্তে কৃষ্ণকে ব্রহ্ম এবং অস্থান্য মতের নানা গ্রাম্থে একই ব্রহ্মের নানা নাম আছে। যাঁহার প্রকৃত ব্রহ্মজ্ঞান হইয়াছে. তাঁহার অভেদ-বুদ্ধি হইয়াছে। তিনি বিষ্ণুপুরাণের বিষ্ণুকে, শৈবগ্রন্থ সকলের শিবকে. মহাভাগবতের শক্তিকে শ্রীমন্তাগবতের ও ত্রন্মবৈবর্ত্তের কুষ্ণকে অভেদ বোধ করেন। ২৮।

সংস্কৃত 'সৎ'-শব্দার্থে উত্তমও হয়। ত্রহ্মকে 'সৎ' বলা হয়। ইংরাজীতে পরমেশ্বরবাচক 'গড়' শব্দ গুড় শব্দের অপভংশ। গুড় মর্থেও উত্তম, সং অর্থেও উত্তম; স্কুতরাং, গুড় এবং সং অভেদ। গড় এবং সং ব্রহ্মও অভেদ। ২৯।

মসুষ্য বহু। প্রত্যেক মনুষ্যের রুচি স্বতন্ত্র। নানা মনুষ্টোর নানা প্রকার খাছে. 'নান। প্রকার পরিচ্ছদে, নানা প্রকার কথোপকখনে রুচি এবং আনন্দ। এমন কি. প্রত্যেক বিষয়ে প্রত্যেক মনুষ্যের স্বাতন্ত্র্য পরিলক্ষিত হয়। প্রত্যেকের ধর্মপ্রবৃত্তিও এক প্রকার নহে: এইজন্য, ধর্ম্ম সম্বর্ধে নানা মুনির নানা মতের স্থপ্তি হইয়াছে: নানা প্রকার শান্ত্র হইয়াছে। সেইজন্য, ভগবান্ও নানারূপী হন। তাঁহার সাকারতে নানাত। নিরাকারতে

একত্ব। সিদ্ধাবস্থায় ঈপরীয় বহু সাকার এক বোধ এবং দর্শন হয়। এই প্রকার বোধ এবং দর্শনকে সাকারে অদৈত জ্ঞান বলা যায়। মহাসিদ্ধাবস্থায় সাকার-নিরাকারে অভেদ জ্ঞান হয়। এই প্রকার জ্ঞান অতি তুর্লভ। ৩০।

নিজ সম্বন্ধীয় জ্ঞানকে আত্মজ্ঞান বলি। সেই আত্মজ্ঞান-জনিত যে আনন্দ হয়, তাহাকে আত্মজ্ঞানানন্দ বলা যায়। ৩১।

জীবাত্মা ও পরমাত্মা তু'টি নাম আছে।
বস্তুতঃও তু'টি। ঐ তুইটি বোধ এবং
অবস্থাতে যতদিন পৃথক থাকে, ততদিন
দৈতজ্ঞান থাকে। অবস্থা এবং বোধে উভয়ের
ঐক্য হইলেই অদৈত জ্ঞান বলা যায়। ৩২।
বীজ যেন জীবাত্মা। রক্ষ পরমাত্মা।

বীজ-জীবাত্মা রক্ষ-পরমাত্মা হইলে, ভাঁহার নাম, রূপ, গুণ, এবং স্বভাবের সম্পূর্ণ পরিবর্ত্তন হইবে: স্বতরাং, তখন তাঁহাকে পরমাত্মা বলিতে হইবে এবং তাঁহার পরমাত্মার গুণ, অবস্থা, এবং স্বভাব প্রভৃতি সমস্তই হইবে। জীবাত্মা-পরমাত্মার ঐক্য (অভেদ্ব) এই প্রকারের হয়। বীজ এবং ব্লক্ষ অভেদ এবং এক পদার্থ হইলেও যেমন উভয়ের নাম, রূপ, গুণ, অবস্থা এবং স্বভাব প্রভৃতিতে পরস্পর অনেক প্রভেদ আছে, তদ্রপ জীবাত্মা এবং পরমাত্মা এক পদার্থ এবং অভেদ ইইয়াও উভয়ে অনেক প্রভেদ। ৩৩।

দৈহিক এবং মানসিক কাৰ্য্য-বিহীনভায় নিক্ৰিয়ৰ ও নিগুৰ্ণছ হয়। দৈহিক ও মানসিক কোন প্রকার কার্য্যসত্ত্বে নিজ্জিয়ত্ব ও নিজ্ঞ পত্র হইতে পারে না । ১৪ ।

বেদ-বেদান্তের মতে ত্রন্ধ নিগুণ, নিজ্জির, নির্লিপ্ত ও নিরাকার। পানাহার, বাক্যালাপ, দৈহিক কিম্বা মানসিক সমস্ত কার্য্যই গুণের পরিচায়ক। ত্রন্ধাত্ব প্রাপ্তি হইলে, ঐ সমস্ত থাকে না। নির্বিকল্প-সমাধি ব্যতীত নিগুণ, নিজ্জিয় এবং নির্লিপ্ত হইতে পারি না। "সোহহং" যিনি বলেন, তিনি তাহা নন। ৩৫।

যতক্ষণ কর্ণে নানা শব্দ শুনি, চক্ষে নানা পদার্থ দেখি, মুখে নানা কথা বলি, রসনায় নানা রসাস্বাদন করি, নাসায় নানা গন্ধ আঘাণ করি, শরীরে শীত, গ্রীম্ম, প্রহার ও আঘাত প্রভৃতি বোধ করি, ততক্ষণ আমার অদ্বৈতজ্ঞান নহে। অদ্বৈতজ্ঞানে দ্বৈত বোধ থাকে না। ৩৬।

শোক, ছঃখ, আনন্দ সর্ববদা বোধ করি
না। যতক্ষণ বোধ করি, তত্ক্ষণই উহাদের
অস্তিত্ব বোধ হয়। যখন বোধ করি না, তখন
অস্তিত্বওবোধ করি না। নিরাকার-ক্রন্ধ-বোধও
'ঐ প্রকারে হয়। ৩৭।

ভক্তি কামধেমু। প্রেম থেন তাঁহার হুয়। ৩৮।

ভক্তি, দাস্থ-ভাবাত্মক। অন্য কোন ভাবে দাস্থের প্রকাশ ব্যতীত ভক্তির উদ্রেক হইতে পারে না। ৩৯।

ভক্তি, নিজের প্রতি হইতে পারে না। অপুরের প্রতি হইতে পারে। ৪০।

ভক্তের কুপায় ভক্তি হয়। ভক্তির কুপায় कुष्धश्रीखि रय । 8)।

অধিক প্রভুপরায়ণ ভূত্যের, প্রভুর সেবায় আনন্দ আছে। প্রকৃত ভগবৎ-সেবাদাসেরও ভগবৎ-সেবানন্দ উপভোগ হয়। ৪২।

লক্ষ্মণ, ভরত এবং হ্মুমানের তুলা রামদাস্থ কাহারও ছিল না। প্রভুর জন্য সর্ববত্যাগ, প্রভুর জন্ম প্রাণপণ কেবল ঐ তিনেরই ছিল। লক্ষ্মণ রাজভোগ পরিত্যাগ করিয়া এর।মের অমুসরণ করিয়াছিলেন। তিনি রামকার্য্যে শক্তিশেলে মৃতকল্প হইয়া-ছিলেন, তিনি রামকার্য্যে কত জীবন-সঙ্কটাপন্ন যুদ্ধে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। ভরতও বড় সামাশ্য রামদাস ছিলেন না। প্রকৃত প্রভুর স্থা

স্বথামুভব এবং প্রভুর তুঃখে তুঃখামুভব তাঁহার এত অধিক ছিল যে. প্রভু ভোগবিলাস পরিত্যাগপূর্বক যোগিবেশধারী যোগীর আচরণকারী হইলেন ত' তিনিও প্রভুর কার্য্যের অনুষ্ঠান করিতে লাগিলেন। কেবল প্রভুব গায়ে হাত বুলাইলেই দাস্ত হয় না। 'বেতন-ভোগী দাসও ত' ঐসকল করে। প্রকৃত দাস্তের উচ্ছল দৃষ্টান্ত লক্ষণ, ভরত এবং হমুমান ;—বাঁহারা প্রভুর জন্য সর্ববত্যাগে. প্রভুর জন্য নিজ নিজ প্রাণ বিসর্জ্জনে পর্যান্ত প্রস্তুত ছিলেন। ৪৩।

শ্রীরামচন্দ্র পিতৃসত্য পালনে ভোগ-বিলাস-ত্যাগী, যোগিবেশধারী, বনবাসী ও বনচারী হইয়াছিলেন। কিন্তু শ্রীরামভক্ত ভরতের নিজ প্রভু শ্রীরামচন্দ্রের প্রতি প্রগাঢ়-দাস্যভাবাজ্মিকা প্রেমা-ভক্তি থাকায় তিনি সর্ববত্যাগী ও যোগিবেশী হইয়াছিলেন। ৪৪।

অশ্রন্থ সেম নহে। শোকে, তুঃখে, কোন প্রকার দৈহিক যন্ত্রণায়, সদ্দীতে, চক্ষতে অধিক পরিমাণে ধৃম এবং তৈল লাগিলেও অশ্রু নির্গত হয়। প্রেম একটা মানসিক শক্তি:— যে শক্তি প্রেমিক-মানুষকে প্রেমাম্পদকে আলিঙ্গন প্রভৃতি প্রেমাস্পদের সেবা-শুশ্রাষা ও তাহার অনেক প্রকার কার্যা করায়, তাহার প্রতি নানা প্রকার যত্ন করায়। তাহা প্রেমাম্পদের বিরহে প্রেমিককে কাঁদায়। ৪৫। প্রেমের উৎপত্তির কারণ প্রেমাস্পদ। প্রেম মনোজ। প্রেমজ—ভাব, মহাভাব। ৪৬।

ভাব-মহাভাবাত্মক প্রেম ! অত্যে ভাবাত্মক প্রেম, পরে মহাভাবাত্মক প্রেম । ভাব কিন্ধা মহাভাব ব্যতীত প্রেম হইতে পারে না। ভাব-মহাভাবময় প্রেম । ৪৭ ।

প্রেমে কাহারে। প্রতি দাস্ত, কাহারে। প্রতি সখ্য, কাহারে। প্রতি বাৎসল্য ও কাহারো প্রতি মধুর ভাব হয়। ১৮।

প্রেমের প্রধান ছুই শাখা, বিরহ এবং সন্মিলন। দাস্থা, সখ্যা, বাৎসল্য ও মধুর এই চারি ভাবেই বিরহ এবং সন্মিলন আছে। ঐ চারি ভাবের সন্মিলন-সম্ভোগেই শাস্তি আছে। শাস্তিময় আনন্দ। ১৯।

সংসার-সম্বন্ধীয় প্রেম মহাবন্ধন। সাংসারিক প্রেমবন্ধন অতি ছু:খজনক। ৫০।

ঈশ্বর এবং ঈশ্বরের ভক্তগণের প্রতি ষত অধিক প্রেম হইতে থাকে, ততই **সংসার সম্বন্ধী**য় প্রেমের হ্রাস হইতে থাকে। সংসার সম্বন্ধীয় প্রেম অনিতা প্রেম। ভগবান এবং ভক্ত সম্বন্ধীয় প্রেম, নিতা। এই স্থল জড়-দেহাবলম্বনে আমি সংসারের বাঁহাদের প্রতি প্রেম করি, দেহত্যাগে আর আমার তাঁহাদের সহিত কোন সম্বন্ধই থাকিবে ন।। কিন্তু ভগবানের সঙ্গে আমার চিরসম্বন্ধ। ৫১।

মগু পান যে ব্যক্তি করে নাই, তাহার মন্ততা হয় না। ভগবৎ-সম্ভোগ যিনি করেন. তাঁহারই ভাব মহাভাব হয়। ৫২।

্জীবের জীবনে বড় মমতা, প্রাণে বড়

বত্ব। সে দূরে কোন প্রাণসংহারক জস্তু দেখিলে ভীত হয়, ভাবী বিপদ্ আশক্ষার সেইস্থান পরিত্যাগ করে। বায়ুর অল্প প্রবলতায় ভাহার নৌকারোহণে শক্ষা হয়। আত্ম ও দেহ বিস্মৃত হইলে, আপদ্-বিপদে ভয় থাকে না। জীবনে মমতা যতক্ষণ, ততক্ষণ অবিল্ঞা-মায়ার অধিকারভুক্ত থাকিতে হয়। মহাপ্রভু শ্রীগোরাঙ্গদেবের মহাভাবে আত্ম ও দেহ বিস্মৃত হইত। ৫০।

আজ-বিশ্বৃতি না হইলে, দেহ-বিশ্বৃতি হয়
না। মহাপ্রভু আজ্ম-বিশ্বৃতি-দশায় নীজগিরি
হইতে সমুদ্রে পতিত হইয়াছিলেন। মহাভগবৎ-প্রেম না থাকিলে, ঐ প্রকার দশা হয় না।
জীবে ঐ প্রকার দশা অসম্ভব। মহাপ্রভু,

ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণের পূর্ণাবতার ছিলেন। জীবে প্রেমভক্তি শিক্ষা ও প্রদানের জন্ম মনুয়ারূপে মর্ব্যে তাঁহার অবতারণা হইয়াছিল। একজন মহাপণ্ডিতের একজন বালককে 'বর্ণপরিচয়' পড়াইতে হইলে. যেমন ঐ বালকের ন্যায় তাঁহাকেও বর্ণগুলি উচ্চারণ করিতে হয়, তদ্রপ কেবল জীব-শিক্ষার্থে মহাপ্রভুর ভাব ও মহাভাবজনিত বিবিধ দশা হইয়াছিল। তাঁহার নবরূপ ধারণের অন্যান্য কারণও নির্দ্দিষ্ট আছে। প্রয়োজন মতে প্রকাশ করা याकेट्य । एक ।

মহাভারত, শ্রীমন্তাগবত ও অনস্তসংহিতা প্রভৃতি শান্ত্রপ্রমাণে মহাপ্রভু শ্রীচৈতন্যদেব শ্রীকৃষ্ণের অবতার। শ্রীকৃষ্ণ কত অবতার হইবেন, তাহার কোন নির্দ্দিষ্ট সংখ্যা কোন আর্য্যশাস্ত্রেই অবধারিত নাই। সাধুগণের পরিত্রাণের জন্য, ধর্ম্ম সংস্থাপন ও সংরক্ষণের আবশ্যক হইলেই তিনি যুগে যুগে অবতীর্ণ হন; তৎসম্বন্ধে সর্বব-শাস্ত্র-সারাৎসার শ্রীমন্তগবদগীতোক্ত নিম্নলিখিত ভগবদ্বাক্য প্রমাণ করিতেছে;—

"পরিত্রাণায় সাধূনাং বিনাশায় চ ছফ্কতাম্। ধর্মসংস্থাপনাথায় সম্ভবামি যুগে যুগে ॥" ৫৫ ॥

কুদ্র আশ্রয় করিয়া বৃহতে বাইতে হয়। রাজ-অট্টালিকা যত বড়, তন্মধ্যে প্রবৈশদার তত বড় নহে। পরিমিত-দেহ-বিশিষ্ট-শুদ্ধাত্মা-শুরু যেন ব্রহ্মরূপ বৃহৎ রাজ-অট্টালিকার প্রবেশ-দার। ৫৬।

নম্রতা, বিনয়, বিল্লা, সরলতা, উদারতা, জীবে দয়া বিবেক. বৈরাগ্য জ্ঞান, বিজ্ঞান, ভক্তি এবং প্রেম প্রভৃতি সমস্ত মহতী শক্তির বিকাশই স্থূল জড় অবলম্বনে হয়। স্থূল-জডাশ্রয় ব্যতীত কোন শক্তিরই প্রকাশ হইতে পারে না। যাহা আশ্রয়ে আমরা বিষ্যালাভ করি: যাহা আশ্রয়ে আমরা প্রেম. ভক্তি প্রাপ্ত হই, তাহা কখন অবজ্ঞেয় এবং ভুচ্ছ পদার্থ হইতে পারে না: আমরা ঐ मकल मारुशावनी यांश हरेए প্राप्त हरे. তাহা অবশাই অসাধারণ ও অসামান্য। সকল আত্রবৃক্ষই আত্রবৃক্ষ: কিন্তু সকল গুলিই এক শ্রেণীর নহে। যে গাছে টোকো আম ফলে. নে গাছ অপেক্ষা বোম্বেয়ে আমের গাছের

অধিক আদর। যে স্থলে অসাধারণতা, অসামান্ততা এবং অলৌকিকতা দেখি, সে স্থূল আমাদের বড আদরের সামগ্রী। ৫৭।

স্থুল জড়দেহই ত' মাতৃ-পিতৃম্নেহ নহে; স্থল জড় দেহই ত' মাতাপিতা নহেন, তবে আমরা অতি ভালবাসার সহিত সেই সকল • স্থলের সেবা-শুশ্রুষা এবং পদ-বন্দনা প্র<del>ভ</del>ৃতি করি কেন ? ঐ সকল গুরুজনের স্থুল জডদেহের সেবা-শুশ্রাষা এবং বন্দনা করা অভিপ্রেত এবং উত্তম কার্য্য হইলে. গুরুর সেবা-শুশ্রুষা এবং বন্দনাও বিধেয়। সংসার-বন্ধন হইতে যে সুলাশ্রয়ে মুক্ত হওয়া যায়. সে স্থূলই বা বন্দনীয় এবং সেব্য হইবে না (कन ? य कूल श्रेट नाना मलान. विदवक.

বৈরাগ্য, জ্ঞান, বিজ্ঞান, ভগবৎপ্রেম-ভক্তি এবং অসাধারণ দয়া এবং অস্থান্য মহোপকার লাভ করি, সে স্থল, সে জড আমাদের সর্ববাপেক্ষা অধিক মাত্তা, অধিক পূজ্যা, অধিক সেবা এবং অধিক বন্দনার যোগা অবশ্যই হইবে। সেই স্থলেই ঈশবের বিশেষ প্রকাশ জানি: সেই স্থলেই ঈশ্বরের আবির্ভাব व्या । ५৮।

রাজাও মনুষ্য, যে ব্যক্তি মল মূত্র পরিষ্কার করে, সেও মনুষ্য। কিন্তু রাজা, ক্ষমতায় (শক্তিতে) মেধর অপেকা মহাশ্রেষ্ঠ। পশুতও মমুদ্য, মূর্থও মনুদ্য। পাণ্ডিত্যশক্তিতে মুর্থ অপেকা পণ্ডিত শ্রেষ্ঠ। গুণের তারতম্য চিরকালই আছে। কোন মনুষ্য-শরীরে

ভগবানের আবির্ভাব হইলে, অসাধারণ-শক্তির বিকাশে জানা যায় । ৫৯।

মুৎপাত্রে মূল্যবান সামগ্রী রাখিলেও থাকিতে পারে। অগ্রাপি অনেক পল্লীগ্রামে চোর এবং দস্তাভয়ে মুৎপাত্র মধ্যে অধিক মুল্যের অলঙ্কার সকল স্থাপন পূর্ববক মৃত্তিকা ঁনিম্নে রক্ষা করা হয়। কিন্তু সচরাচর মূৎপাত্র সকলে তণ্ডুল, তৈল, ঘুত, নবনীত, শর্করা প্রভৃতি নানা প্রকার আহার্য্য এবং পানীয় সকল এবং অন্থান্য দ্রব্য সকলই থাকে। মৎস্থা, বরাহ এবং মনুষ্ঠের মধ্যে সাধারণতঃ অসাধারণ-শক্তি অত্যাশ্চর্য্য নানা গুণ এবং অসাধারণ নানাকার্য্য-সম্পাদনী ক্ষমতা দেখিতে পাওয়া যায় না। ঐ সকল অসামাশ্যতা,

সামান্য প্রাণিগণ মধ্যে দেখিলেই, তাহাদের মধ্যে স্বয়ং ভগবানের আবির্ভাব স্বীকার অবশাই করিতে হইবে। মলিন ছিন্ন বস্ত্র অতি তুর্গন্ধযুক্তই হয়। কিন্তু তাহা কোন স্তরভিসামগ্রীময় হইলে, তন্ময় সৌরভ কি প্রকারে অস্বীকার করিবে ? কোন নর-দেহ. কোন নারীদেহ কিম্বা অন্ত কোন প্রাণিদেহ হইতে অসামান্ত, অসাধারণ, অত্যাশ্চর্য্য, অলৌকিক এবং অন্তত নানা কার্য্যের, নানা শক্তির, নানা গুণের এবং নানা ভাবের প্রকাশ দেখিলে. সেই দেহে ভগবদাবির্ভাব অস্বীকার কি প্রকারে করিব ? ৬০।

त्रक्ट श्रृंय इया वीजरे दूक इया শ্বেচ্ছায় ঈশরও নানা অবতার হন। ৬১।

চন্দ্র সূর্যোর প্রকাশ সর্ববদা দেখি না, অবতার রূপে ভগবানের প্রকাশও সর্ববদা দেখি না। চন্দ্র সূর্যোর প্রকাশ যখন দেখি না, তখনও চন্দ্র সূর্যা থাকেন: যখন অবতাররূপে পৃথিবীতে ভগবানের প্রকাশ না দেখি, তখনও তিনি থাকেন। ৬২।

ভগবান, মনুষ্য প্রভৃতি রূপে যত অবতার হইয়াছেন, জন্মগ্রহণ ব্যতীত নানা যুগের নানা ভক্তকে যতপ্রকার অপরূপ রূপে দর্শনি দিয়াছেন, দিতেছেন ও দিবেন, সে সমস্ত রূপই নিত্য। সে সকলরূপ ভগবানের মধ্যে প্রচছর ভাবে থাকে, কোন মহানিষ্ঠাবান্ প্রম ভক্তের মনোবাঞ্চা পূর্ণ করিতে হইলে, প্রয়োজন মতে তাঁহাতে তাহার প্রত্যেকটিরই প্রকাশ পাইতে পারে এবং হয়। দ্বারিকায়
হনুমান্কে, ক্লম্বিণী এবং কৃষ্ণই, সীতারামরূপে
দর্শন দিয়া কৃতার্থ করিয়াছিলেন। কোন
কোন আর্য্যশাস্ত্রে ঐ প্রকার অনেক উদাহরণ
প্রাপ্ত হওয়া যায় : ৬৩।

কাহারো অজ্ঞাতসারে অধিক বালুকার সঙ্গে অল্প চিনি মিশ্রিত করিয়া, তাহার সমক্ষে রাখিলে, সে বালুকা ব্যতীত অপর কিছুই দেখিবে না। জানিলেও,বালুকাচয় পৃথক্ করিয়া চিনি গ্রহণ করিয়া আস্বাদন করিতে সমর্থ হইবে না। মনুষ্যরূপী ভগবান্ চিনি-স্বরূপ। ভাঁহার মনুষ্য-দেহ যেন বালুকা। শুদ্ধভক্তরূপ পিপীলিকা ব্যতীত অপর কেহই তাঁহাকে চিনিয়া আস্বাদন করিতে পারে না। ৬৪।

জল এবং তৈল উভয়েই তরল রস। জ**লে** অগ্নি নির্ববাণ হয়। তৈল জলে। মন্তব্যরূপী ভগবানে এবং সাধারণ লোকে অনেক প্রতেদ। ৬১।

নদীর স্রোত নদীর মধ্য দিয়াই প্রবাহিত হয়। বহা নদীর কুল পর্যান্ত ভাসায়। বহায় নদীতীরের অতি অপকৃষ্ট পদার্থ সকলও ভাসায়। সাধারণ সাধু, নদীর স্বাভাবিক স্রোত.— অবতার, বন্যা। তিনি ভাল মনদ विচার করেন না. উত্তম অধম বিচার করেন না. উৎক্রফী নিকুফৌর বিচার করেন না. পাপা অপাপীর বিচার করেন না, সমস্তই ভাসান। ৬৬।

্ সূর্য্যের আলোকে জগৎ আলোকিত হয়।

সূৰ্য্য এক, বহু নাই। অগ্নি-সম্ভূত আলোক বহু আছে। সেই সকলের কোনটিই জগৎ আলোকিত করিতে পারে না। সূর্য্য যেন ভগবানের অবতার। প্রত্যেক ক্ষুদ্র আলোক যেন এক একটি সাধ। ৬৭।

শান্ত্রে মৎস্থা,কুর্মা,করাহ এবং নৃসিংহদেকের অতি বৃহৎ আকুতির বিষয় বর্ণিত আছে। তাহা হইলে. ভগবানের সেই সকল মূর্ত্তি. সাধারণ ঐ সকল জন্তুগণের মূর্ত্তির ন্যায় মূর্ত্তি নহে। স্বতরাং, সে সকল মূর্ত্তি অন্তত-আকারে এবং কার্যো। যছাপি ঐ সকল অসাধারণ এবং অদ্ভূত আকারে এবং কার্য্যে হইলেন, তখন তাঁহাদিগকে ভগবান ব্যতীত আর কি বলিব १ ৬৮।

চৈতন্য, Spirit বা Holy Ghostও স্ফ জডাকার হইতে পারেন। সে সম্বন্ধে বাইবেলে স্পষ্ট প্রমাণ আছে, যথা; and he saw the Spirit of God descending like a dove, \*\*\* (St. Matthew, III. 16.)—he saw the heavens opened, and the Spirit like a dove descending upon him: (St. Mark, I. 10.) And the Holy Ghost descended in a bodily shape like a dove upon him, \*\*\* (St. Luke, III. 22.)—I saw the Spirit descending from heaven like a dove, \*\*\* (St, John, I. 32.) & 1

দেহ আমরা নই, অথচ, দেহ-সম্বলিত মুমুষ্য নামে পরিগণিত। হিল্লোল-কল্লোল-

চঞ্চলতা-বিশিষ্টা দ্রবময়ী জড়া নদী ব্যতীত তদভান্তরে চেতনা নদী ও মেদিনীর অভ্যন্তরে চেতনা মেদিনীও আছেন। চেতনা তিনিই, রাবণ প্রভৃতি রাক্ষসগণ কর্তৃক উৎপীডিতা হইয়া ব্রহ্মার নিকট নিজ মনোতঃখ জ্ঞাপন করিয়াছিলেন। যেমন সাধারণ লোকেরা আপনাদের আপনারা দেখিতে পায় না তক্রপ সাধারণ লোকে মহাসূক্ষা চেতনা নদী এবং মেদিনীকেও দেখিতে পায় না। ৭০।

এক ব্যক্তি অন্ধকার গৃহে অবস্থান করিতেছেন, অপর এক ব্যক্তি তাঁহার সম্পূর্ণ অজ্ঞাতসারে সেই গুহে প্রবিষ্ট হইয়া অবস্থান করিলে. তিনি যেমন জানিতে পারেন না, তিনি যেমন সে ব্যক্তির শরীর দেখিতে পান

না, তজ্রপ অজ্ঞান-অন্ধকারের মধ্যে যাঁহারা বাস করিতেছেন, নিত্য-শরীরী সপ্তণ ব্রহ্ম তাঁহাদের সম্মুখস্থ হইলেও, তাঁহাকে তাঁহারা দেখিতে পান না ১৭১ !

সমুদ্রে নানা জলজন্ত বাস করে।
তাহাদিগকে সকল সময়ে দেখিতে পাওয়া
যায় না। যাহারা জলে ভাসে তাহাদিগকেই
দেখা যায়। অনেকগুলি ধীবরের জালেও
পড়ে। ভব-সমুদ্রের মধ্যে ভগবান্ নানা
অপরূপরূপে বিবাজিত আছেন। শুদ্ধাত্মা
ধীবর শুদ্ধ প্রেমরূপ সূতার জালে কোন
কোন মূর্ত্তি ধরিয়া দেখিতে সমর্থ হন। ৭২।

## সাধক-সহচর।

## দ্বিতীয় ভাগ।

পরমেশ্বর এক। সেই একের নানা রূপ, গুণ, নাম ও শক্তি আছে। ১।

এক পরমেশ্বর—আকারে, রূপে ও নামে অসংখ্য। কিন্তু তাঁহার সকল আকার, সকল রূপ আর তিনি অভেদ। ফলের শাঁস, খোসাও আঁটী আকারে, রূপে ও নামে এক নয়, অথচ, তিনে অভেদ। ২।

শাঁস, খোসা ও আঁটীর সমষ্টি ফল হইলেও, ঐ তিন আর ফল অভেদ হইলেও, ফলের শাঁস, খোস। ও আঁটী বলি। সর্বব-শক্তিমান্ পরমেশ্বর ও সর্ববশ্ক্তি অভেদ হইলেও, সর্ববশক্তিমান্ পরমেশ্বরের সর্ববশক্তি বলি। ৩।

ঈশর সর্ববজ্ঞ ও সর্বনশক্তিমান্। আমি সর্ববজ্ঞ ও সর্বনশক্তিমান্ নই; কারণ, পর মৃহুর্ত্তে আমার জীবনে কি ঘটিবে জানি না, আমার মৃত্যু কখন হইবে জানি না, আমি যাহা ইচ্ছা করি, করিতে পারি না; স্থতরাং, আমি সর্ববশক্তিমান্ নই। সর্ববশক্তিমান্ নই যখন, তখন ভগবান্ও নই। ৪।

• সর্বশক্তিমান্ না হইলে স্বাধীন হওয়া

্ষায় না। ভগবান্ সর্বশক্তিমান্। স্বাধীন ভিনি।৫।

কাঁচা ইট জলে রাখিলে গলে। উত্তম রূপে পোড়া ইট জলে রাখিলে গলে না; কাঁচা মন সংসারজলে গলে, তাহাতে মিশিয়া যাইতে পারে। কিন্তু পাকা মন যায় না। ৮।

দল—কারাগার, দল—পিঞ্জর। কারাগার হইতে স্বেচ্ছায় বাহির চইতে পারা যায় না, দল থেকেও পারা যায় না। পক্ষী পিঞ্জরে বন্ধ থাকিলে, বেরুতে পারে না। দলরূপ পিঞ্জর থেকেও সহক্তে বেরণ যায় না। ৭।

স্থান্ত স্বা কিন্তু উহা অনিত্য ও পরিবর্ত্তনশীল। ৮।

বীজ-বুক হইলে. তাহার নানা প্রকার

পরিবর্ত্তন দৃষ্ট হয়। তুমি তাহার কোন পরিবর্ত্তিত অবস্থাই অসত্য বলিতে পার না। বীজও সতা এবং তাহার নানা পরিবর্ত্তিত অবস্থাও সতা। রক্ত রেতঃ জড়দেহ হইলে, তাহাদের নানা পরিবর্ত্তন হয়। তাহাদের প্রত্যেক পরিবর্ত্তিত অবস্থাই সত্য। স্বান্তীর নানা পরিবর্ত্তন দেখ বলিয়া, স্প্রীকে অসত্য বলিতে পার না। এক পদার্থের নানা প্রকার পরিবর্ত্তন দেখা যায় যখন, তখন পঞ্চতই লান। প্রকারে পনিবর্ত্তিত হইয়া, নানা প্রকার পদার্থ হইয়াছে, এ কথা অস্বীকার কি প্রকারে করিব १৯।

অন্ধকার পদার্থ নিচয়কে আরুত করিয়া পাকে: কিন্তু পদার্থ নিচয়কে দেখাইতে পারে না। আলোক পদার্থদিগকে দেখায়। তমোগুণ যেন অস্ককার। সম্বন্তুণ আলোক। ১০।

এক শক্তি অখণ্ড থাকিয়াও বহু হইতে পারেন। দীপালোক যেন শক্তি। সেই এক দীপ হইতে বহু দীপ জ্বালিলেও সে দীপ পূর্ণ থাকে। ১১।

কাল অর্থে সময়। সেই সময়-অর্থক কালের মধ্যে থাকিয়া, সেই কালমরা হইয়া যে শক্তি সমস্ত কার্যা করিতেছেন, তিনিই কালী। সেই কালীশক্তি স্কেন, পালন ও নাশ তিনই ক্রেন। সেই শক্তির সকল ক্ষমতাই আছে। তাঁহার অপার মহিমা। ১২।

কান্তে রুই ধরিতে ধরিতে রুই ভেক্সে দিয়ে তাতে আলুকাৎরা লাগাইলে কান্ত নই হয় না। রুই ধরিতে ধরিতে প্রতিকার না করিলে, ক্রমে কাষ্ঠ মাটি হয়। কুসঙ্গীরা রুই-পোকা। উহারা কাষ্ঠরূপ মানুষকে মাটি করে। মাটি করিবার পূর্বের ঐ প্রকার রুইএর বাসা ভেঙ্গে দিয়ে ভক্তিরূপ আল্কাৎরা মাখা'লে আর নফ্ট হইবার সম্ভাবনা থাকে না। ১৩।

পরিকার ঘরে ছুঁচো, ইন্দুর, সাপ বাস
ক'র্ন্থে পারে না। এঁদো ঘরে ঐ সকলের
বাস। পরিকার মনে কুর্ন্তিগণ থাক্তে
পারে না। ১৪।

হরিতকী, আমলকীর কষ বাহির করিয়া, ঐ সকলকে চিনির রসে পাক করিলে উহাও স্কমিষ্ট মোরববা হয়। কোন মহাপুরুষ-খোদক পাপীর পাপরূপ ক্ষ নির্গত ক'রে, তা'কে ভক্তিরূপ চিনির রসে পাক করিলে, সেও भिर्द्ध इय । ५৫ ।

স্বর্ণকারের হস্তগত স্থাদ স্বর্ণ, স্বর্ণকার ইচ্ছা করিলেই নিষ্থাদ করিতে পারে। প্রত্যেক মহাপুরুষই নিজ শরণাপন্ন পাপীকে যখন নিষ্পাপ করিতে ইচ্ছা করেন, তখনই করিতে পারেন। ৬।

সংসার-বাগানে মনোরূপ তরুর আসক্তিরূপ মূল যত কাল সংলগ্ন থাকে. তত কাল তা'র ভোগরূপ রস শুকায় ना । ১९।

অপক বিল্প কঠিন ও বিস্বাস্থ। তাহা অগ্নিতে দথ্য করিলে. কোমল ও সুস্বাত্ত হয়।

অপরিপক্ব মন যতই জ্ঞানানলে দগ্ধ হয়, ততই নরম হয়। ১৮।

বিষ্ঠা মৃত্তিকা হইলে, তাহাতে আর তুর্গন্ধ থাকে না। মন্দলোক ভাল হইলে, তাহাতেও কোন দোষ দেখা যায় না। ১৯।

গোলকধাঁধার মধ্যস্থলে একটি মন্দির \*থাকে। যে পথ চেনে না. সে মন্দিরের মধ্যে যাইতে পারে না: যে চেনে. সে অতি সহজেই যেতে পারে। সংসারও গোলকধাঁধা। তন্মধ্যে र्शत-मन्मिरत रति व्याष्ट्रित । एव भ्रथ एएरन् स्म সংসারেও হরিকে পায়। যে চেনে না প্র পায না। ১০।

তোমার কুধা হইলে অপরে বরঞ্চ তোমার কুধা নিবৃত্তির সামগ্রী দিতে পারে: কিন্তু ক্ষ্ধা কোরে দিতে পারে না। ভগবানের জন্ম ব্যাকুলতা তোমারই হইবে। অপরে তাহা করিয়া দিতে পারে না। ২১।

আমরা মৌখিকে ভগবান্কে পাইবার প্রার্থনা ভগবানের নিকট করি। আমাদের আন্তরিক প্রার্থনা সাংসারিক নানা সামগ্রী; স্কুতরাং, সেই সকলই প্রাপ্ত হই। ভগবান্কে পাইবার আন্তরিক প্রার্থনা করিলে, অবশ্যুই ভাঁহাকে পাওয়া যায়। -২।

ভগবৎ-তত্ত্ব-গাঁতের যে রাগিণী, অতি
অশ্লীল সঙ্গীতেরও সেই রাগিণী হইতে পারে।
ঐ প্রকার ভগবান্, উত্তম অধম উভয়েতেই
আছেন। ২৩।

বারম্বার চক্মকীর পাথর ঠুকিলেও ভাহার

ভিতরকার সমস্ত অগ্নি বহির্গত হয় না। যত অগ্নি বহির্গত হইয়া কার্য্য করে, কেবলমাত্র তত অগ্নিই সপ্তণ ও সক্রিয়। অবশিষ্ট যত অগ্নি চক্মকীর পাথরের মধ্যে থাকে, তত অগ্নি নিপ্তণ ও নিজ্জিয়। ঐ প্রকারে এক সময়ে একই চৈতন্য সপ্তণ ও নিপ্তণ—সক্রিয় ও নিজ্জিয়। ২৬।

কেবল চক্মকার পাথর দেখিলেই, তা'র ভিতরের আগুন দেখা হয় না। কেবল বিশ্ব দেখিলেই,বিশ্বময় ভগবান্কে দেখা হয় না।২৫।

চক্মকীর পাণর যেন জড়। ভা'র ভিতরের আগুন চৈত্য। ১৬।

অগ্নির উত্তাপে জল উফ করিলে, জল অগ্নি হয় না; কিন্তু অগ্নির উঞ্চতাশক্তি কিয়ৎক্ষণের জন্ম তাহাতে প্রকাশিত থাকে। জাবই ব্রহ্ম নহে, কিন্তু ব্রহ্মের শক্তি জীবে ঐ প্রকারে প্রকাশিত থাকিতে পারে। ২৭।

প্রত্যেক সাধু মহাপুরুষ এক একটি প্রদীপ। তাঁহারা জগৎ আলোকিত করিতে পারেন না। অল্ল স্থানের অল্ল লোকদেরই আলোক দিতে পারেন। ভগণানের পূর্ণ অবতার, গগনের পূর্ণচন্দ্র। তিনি জগতের সমস্ত লোককেই আলোক দিতে সক্ষম। ২৮।

ছোট জিনিস হ'লেই তা'র অল্ল মূল্য হয়'না। এমন ছোট ছোট হীরক আছে. যা'র মূল্য অনেক টাকা। এমন ছোট মুক্তা আছে, যার মূল্য অনেক। ছোট গিনির দাম मण টोका: नगरत नगरत ততোধিকও হয়।

ক্ষুদ্র পাঞ্চেতিক দেহবিশিষ্ট সকল মানুষেরই মূল্য অল্প নয়। দেহবিশিষ্ট ভগবান্ অমূল্য। ২৯।

সগুণ সাকার ভগবান্ রূপে, গুণে অনুপম :ভুবনমোহন ও মনোহর। ৩০।

পাশ্চা হা জ্যোতিষ ও ভূগোলের মতে
পৃথিবা বুরিতেছে; কিন্তু আমরা দেখিতেছি,
পৃথিবা স্থির হইয়া আছে। আনরা পৃথিবাকে
স্থির দেখিতেছি বলিয়া, কি বলিতে হইবে
যে, পৃথিবা বুরিতেছে না ? অভক্তেরা
দেবদেবার প্রতিমূর্ত্তি সকলকে অচেতন
দেখে; কিন্তু তাঁহাদের প্রকৃত শুদ্ধ ভক্তগণ
তাঁহাদিগকে চেতনই দেখেন। ৩:।

. ঝুনো নারিকেলের শস্তে ও শুক্ষ সর্যপের

মধ্যে তৈল আছে: ঘানিতে পিষিয়া দেখ। অব্যক্তভাবে নানা দেবদেবীর জড় প্রতিমূর্ত্তির ভিতরে নানা দেবদেবী আছেন: ভক্তিতে (प्रथ । ७२ ।

এমন কথা বলিতে নাই, এমন কাৰ্য্য করিতে নাই, যাহার দারা আমার উপকার, অপরের অপকার হয়। এমন কথা বলা ভাল, এমন কার্য্য করা ভাল, যাহাতে আমার এবং অপরের উপকার হয়। ৩৩।

আমি অন্যের দোষ গ্রহণ করিলে, নিজেও স্থ-শান্তিতে থাকিতে পারি না। যাহার দোষ গ্রহণ করি, তাহারও অস্ত্রখ অশান্তির কারণ হই। যে কার্যো নিজের ও অত্যের অহখ এবং অশান্তি হয়, তাহা করা ভাল নয়।

আমি অন্যকে ঘূণা ক'রেও স্থুখণান্তি পাই না, আমি অন্যের প্রতি রাগ হিংসা ক'রেও স্তথ-শান্তি পাই না। যাঁহার প্রতি রাগ হিংসা ও ঘুণা করি, তিনিও স্থী হন না, তিনিও শান্তি পান না: অতএব, আমার অন্তের প্রতি রাগ, হিংসা, ঘুণা পরিহার করা টেভ। ভর ।

গীতের স্থরবোধ যাহার নাই. ভাহার মুখে গীত ভাল শুনি না। সঙ্গাতের ওস্তাদ গীত গাহিলে, তাহা মধুর শুনি। অভক্তের মুখে শাস্ত্র ভাল শুনি না; ভক্তের মুখে তা' বড়মধুর শুনি। ৩৫।

তুম্বের সঙ্গে কাহারও অজ্ঞাতসারে বিষ মিশাইয়া দিলেও যেমন তাহার মৃত্যু হয়, ভদ্রপ কেহ অজান্তে হরিনাম করিলেও তাহার মুক্তি হয়। ৩৬।

ভব-সমুদ্র পার হইবার, জ্ঞানই একমাত্র সেতু । ৩৭ ।

বিদান্ মূর্থকে বিদান্ করিতে পারে; কিন্তু
মূর্থ বিদানকে মূর্থ করিতে পারে না। জ্ঞানী,
অজ্ঞানীকে জ্ঞানী করিতে পারেন; কিন্তু
অজ্ঞানী জ্ঞানীকে অজ্ঞানী করিতে পারেন
না। ভক্ত অভক্তকে ভক্ত করিতে পারেন;
কিন্তু অভক্ত ভক্তকে অভক্ত করিতে
পারে না। ১৮।

মূর্থের কাছে বিঘান্ থাকিলে মূর্থ হন না। প্রকৃত সাধু অসাধুর নিকট থাকিলে, অসাধু হন না। ১৯। ভক্তি-মার্গে সিদ্ধ হইলেও অপরিবর্ত্তনীয়
অবস্থা হইবে: জ্ঞান-মার্গে সিদ্ধ হইলেও
অপরিবর্ত্তনীয় অবস্থা হইবে। প্রকৃত সিদ্ধপুরুষের সাধুসংসর্গে সাধুর নত সভাব ও
অসাধু, লম্পট প্রভৃতির সংসর্গে অসাধু, লম্পট প্রভৃতির মত স্বভাব হইতে পারে না। যছাপি
কাহাকে ঐ প্রকার হইতে দেখ, তাহাকে ভণ্ড
জানিবে। ৮০।

আমি ইচ্ছা করিলেই চক্ষু মুদিত করিতে পারি; কিন্তু সেই মুদিতকরণই নিদ্রা নহে; অথচ, নিদ্রিতাবস্থায় চক্ষু মুদিত থাকে । ঐ প্রকারে প্রকৃত ভাবে ও অনুকরণ করা ভাবে প্রভেদ আছে। ৪১।

• যাঁ'র বিশ্বাস আছে, মা আহারের আয়োজন

করিতেছেন, ডেকে খাওয়াবেন, তিনি আহারের আয়োজনের জন্ম ব্যস্ত হোয়ে বেডান না। জগদন্ধ অগ্রোণজ্বিতে হাঁ'র বিশ্বাস ও নির্ভর আছে, তিনি ভক্তি, প্রেম প্রাপ্তির চেষ্টা করেন না। চেষ্টা করিলেও আছাশক্তির ইচ্ছা বাতীত লাভ হয় ন।। ৮২।

অমি শরীর নই. শরীরী: অমি আকার নই. সাকার। আমি ফতক্ষণ শরারী, ততক্ষণ সগুণ ও সাকার। আমি অশরীরী হইলে निश्चर्ग, नित्राकात । ३०।

তুমি নিদ্রিত হইলে, তোমার বাছজ্ঞান থাকে না: সে সময় তোমার শরীর দ্থা করিলে, বা অস্ত্রের দারা আঘাত করিলে, তুমি জাগ্রত হোয়ে কফডোগ কর। কিন্তু মৃত্যুতে

দেহ দাহ করিলে. অস্ত্র দ্বারা উহাতে আঘাত कतिल. (कान कर्याहे त्वाथ हश ना। हेशाल জানা যায়, দেহ আর দেহী স্বতন্ত্র। আমরা (मरी. आभारमत (मर)। (मर (मरी, (मरी দেখি না। ৪৪।

আমিই যভাপি ব্ৰহ্ম হইতাম, ভাগা হইলে, ' নিদ্রিতাবস্থায় আমি অহংজ্ঞান ( আমি বোধ ) শুক্ত হইতান না। আমাকে ঐ অবস্থাপন করিবার কারণ ব্রহ্ম যভূপি না থাকিতেন. তাহা হইলে. আমার ঐ প্রকার অসহায় অবস্থাও হইত না। আমার ঐ অবস্থায় (বেশ বোঝা যায়, আমি স্বাধীন নই: আমি প্রভ नरे. किन्नु माम । ८৫।

় নিদ্রিতাবস্থায় আমি থেকেও, আমি আছি

বোধ করিনা যখন, তখন ব্রহ্ম নাই, কি প্রকারে বলিব ? ৪৬।

একজন অন্ধকার ঘরে রয়েছে। অপর কেহ আলোক ব্যতীত তথা প্রবেশ করিলে, তন্মধ্যে অপর লোক আছে জানিতে পারে না। ঘরের লোক সাড়া দিলে সে জানিতে পারে যে. সে ছাড়া আর একজন ঘরে আছে। অথচ, আলোক ব্যতীত তাঁকৈ দেখিতে পায় না ৷ এই বুহৎ বিশ্বগৃহ অজ্ঞান অন্ধকারে আরুত। সেই নিবিড় অন্ধকারের মধ্যে অতি গৃঢ রূপে ভগবান্ রুয়েছেন। তিনি যা'কে সাডা দেন সেই তাঁ'র অস্তিত্ব বোধ করে। কিন্তু অজ্ঞান-অন্ধকার দূর না হোলে তাঁকে দেখিবার উপায় নাই। ৪৭।

প্রত্যেক বাঞ্জন বর্ণের মধ্যেই অব্যক্ত ভাবে অকার আছে। মূর্থ কেবল ব্যঞ্জন বর্ণগুলিই দেখে, সে গুলির মধ্যে অকার আছে, জানিতে পারে না। অজ্ঞান যা'রা. প্রত্যেক পদার্থের মধ্যে অব্যক্ত ভাবে ভগবান থাকিলেও. দেখিতে ও বোধ করিতে পারে না। ৪৮।

মন যাঁ'র বশ্ মন যাঁ'র দাস, ষড় রিপু যাঁ'র বশ, ষড় রিপু ঘাঁ'র দাস, তিনিই শিব, তিনিই পুরুষ, তিনিই প্রকৃত বীরাচারী বীর। ৪৯।

প্রকৃত পুরুষ যাহা ইচ্ছা করেন, তীহাই করিতে পারেন। প্রকৃত পুরুষ শিব, জীব নহেন। জীব যাহা ইচ্ছা, তাহাই করিতে প্ৰীৱে না। ৫০।

আমি ভক্ত বলিলে, আমার অহঙ্কার করা হয়। কৈ আমি ত ভক্তি করিতে জানি না ? ্সামি ভগবানকে প্রেম, ভক্তি, শ্রদ্ধা, প্রীতি কিছুই দিতে পারি নাই। সে সকলের বিনিময়ে তিনি আমাকে দয়। করেন না। প্রকৃত প্রেম (ভালবাসা) ও দয়া কিছুরই বিনিময়ে পাওয়া যায় না টিহাদের তিনি নিষ্কাম ভাবে দেন। জীবের প্রতি তাঁ'র দয়া করা স্বভাব বোলে, দয়া করেন। জীবের প্রতি তাঁ'র ভালবাসা স্বভাব বোলে, ভাল বার্দেন। ৫ ।।

কোন জীব জন্মই একবারে নিঃসঙ্গ থাকিতে পারে না। যিনি পারেন, তিনি জীব জन्छ नन। ৫२।

রূপে মুগ্ধ হওয়া অপেক্ষা গুণে মুগ্ধ হওয়া ভাল। গুণে মুগ্ধ হওয়া অপেকা রূপ গুণ উভয়ে মুগ্ধ না হওয়া ভাল। রূপে মোহিত হইলে. সে মোহ অধিক কাল স্থায়ী হয় ना। किन्छ छा। इटेल मीर्घकान छात्री হয়। সকলের চেয়ে ভগবানের রূপ গুণে , মোহিতহওয়াই ভাল। সে মোহ **শুভ**-জনক । ৫৩ ।

সমস্ত মনোভাবই মায়িক। বিবেক. বৈরাগ্য, আনন্দ, নিরানন্দ, জ্ঞান, অজ্ঞান, স্থখ, দুঃখ, স্ববুদ্ধি, কুবুদ্ধি প্রভৃতি সমস্তই সেই ভাব সমপ্তির অন্তর্গত। স্মৃতরাং, তাহারাও মায়িক; নির্ম্মায়িক কোন মনোভাবই নয়। নির্ম্মায়িক অবস্থা কোন মনোবুতির মধ্যে নয়। তাহা মন

ও তাহার সমস্ত কার্য্যের অতীতাবস্থা: স্কুতরাং. তাহা অনিব্ৰচনীয়। ৫৪।

যাহার মন আছে, তাখারই নানা প্রকার ভাব আছে। নাস্তিকের নাস্তিকতা ভাব। আস্তিকের আস্থিকতা ভাব। জ্ঞানীর জ্ঞান ভাব। বিজ্ঞানীর বিজ্ঞান ভাব। ভক্তের ভক্তি ভাব। প্রেমিকের প্রেমভাব। ৫৫।

পার্থিব কোন বস্তুতে আস্ক্রিই বন্ধন। সাংসারিক কোন বিষয়ে টানই বন্ধন। ৫১।

সকল প্রকার সম্বন্ধই বন্ধন। ৫৭।

भया निर्फया উভয়েই वक्षन, मया-निर्फया-শৃশতাই মুক্তি। ৫৮।

> স্বার্থত্যাগই মুক্তি। ৫৯। मुर्य्यापरा व्यक्तकात थाकिए भारत नां।

জ্ঞান সূর্য্যোদয়েও অজ্ঞান-অন্ধকার পাকিতে পারে না। ৬০।

অন্ধ অন্ধকে পথ দেখাইতে পারে না
মূর্থ মূর্থকে বিগ্রাণিকা করাইতে পারে না।
সঙ্গীত ও বাগ্রে ওস্তাদ নির্দ্েনা হইলে ঐ
ছু'য়ে অপরকে শিক্ষা দেওয়া যায় না। অজ্ঞান
অজ্ঞানকে জ্ঞানবানু করিতে পারে না। ৬১।

খোশা হৃদ্ধ কাঁচকলা সিদ্ধ কোরে খোষা ছাড়াইলে, খোষায় শাঁস লেগে থাকে না, শীঘ্র ছাড়ান যায়। নায়া খোষংযুক্ত মন ভক্তিজলে সিদ্ধ হোলে মায়াকে শীঘ্র মন থেকে নির্লিপ্ত করা যায়। ৬:।

কেবল কথায় মন্ত্র দিলে, মনের ত্রাণ হয় বা। সেই কথার সঙ্গে শক্তি সঞ্চার করার আবশ্যক। সাধারণ মন্ত্রব্যবসায়ী গুরুদেবের মন্ত্রের সঙ্গে সংসার হইতে উদ্ধার হইবার শক্তিসঞ্চার করিবার ক্ষমতা নাই। স্ততরাং. তাঁহাদের শিশ্যদের পশুত্বও ঘোচে না। ১৩।

জগতে আমরা যে সমস্ত সামগ্রী সম্ভোগ করি. সে সকলের কোনটিই আমাদের নহে। আমাদের হইলে দেহত্যাগ সময়ে তাহাদের প্রত্যেকটিকে সমভিব্যাহারে লইয়া যাইতে পারিতাম। জগতের সকল সামগ্রীই ভগবানের। ঐ সকল সামগ্রী সম্বোগের বিনিময়ে আমরা তাঁহাকে কিছই দিই না. এবং আমাদের দেবারও কিছু নাই। স্তুতরাং, সে সমস্ত তাঁ'র স্নেহেতেই সম্ভোগ করি। ১৪। ভাড়াটে-বাড়ীর মত জগৎ ও দেহ। এক ভাড়াটে, বাড়ীতে, ভাড়াটে চিরকাল থাকে
না। এক জগতে দেহেও মানুষ চিরকাল
থাকে না। ভাড়াটে, ভাড়াটে বাড়ীর ভাড়া
দেয়। আমরা জগতের ও দেহের ভাড়া
ভগবানকে কিছুই দিই না, এবং আমাদের
দিবারও কিছু নাই। আমরা বিনা বিনিময়ে
বিনামূল্যে তাঁহার দয়ায় ঐ ছু'য়ে বাস
করি। ৬৫।

মনুষ্টের শরীর যদি নির্ব্যাধি, নীরোগ ও
নিত্য হইত, যগুপি তাহার জন্ম-মৃত্যু-জনিত
নানা কফ্ট না হইত, যগুপি সে চিরস্থী হইত,
যগুপি তাহার ধন ও পুত্র কলত্র প্রভৃতি
আত্মীয়বর্গ চিরদিনের হইত, তাহা হইলে,
সুমস্ত মনুষ্ট নাস্তিক হইত, কেহই ঈশ্রের

উপাসনা, ভজনা ও নাম করিত না। ঐ সমস্ত অনিত্য, জঃখময় ও জঃখপ্রদ বলিয়া, মানুষ নিত্যস্ত্রখ অশ্বেষণ করে। সেই নিত্য স্তর্খ ভগবদ্দর্শনে ও সম্বোগে ৷ ১৬ ৷

ভগবানের নিকট কিছু প্রার্থনাও कांग्रना । ५० :

গোলোকে নিত্যকাল নিত্য-স্থথ-শাস্তি আনন্দ সম্ভোগের প্রার্থনা অপেকা সংগারীদের বড কামনা নয়। নিত্য-স্থথ শান্তি-আনন্দ সম্ভোগের প্রার্থনা অপেক্ষা আরো অধিক বড় কামনা ব্রন্ধে লয় হইবার ইচ্ছা। ঐ কামনার উপর আর কামনা নাই। ৬৮।

নিষ্কাম ভক্ত অতি অল্লই আছেন। নিষ্কাম ভক্তের ভঁগবান সম্পূর্ণ নির্ভর। ভগবানের প্রতি যাঁ'র সম্পূর্ণ নির্ভর ভগবান্ তাঁহাকে যে অবস্থায় রাখেন, তিনি তাহাতেই তুষ্ট থাকেন। ৬৯।

নিষ্কাম ভক্তেরা একেবারে স্বার্থবিহীন। ৭০।

যিনি ঈশ্বরের কৃপায় ঈশ্বরকে নিজ জীবন উৎসর্গ করিতে পারিয়াছেন, তঁহোর ঈশ্বরকে অদেয় কিছুই ন.ই। ৭১।

শুদ্ধভক্তি থেকে শুদ্ধাচারের জন্ম হয়। কিন্তু শুদ্ধাচার থেকে শুদ্ধভক্তির জন্ম নয়। অনেকে অভ্যাসে শুদ্ধাচার করে, কিন্তু ভক্তি নাই। শুদ্ধাচার অভ্যাসে হইতে পারে, কিন্তু শুদ্ধভক্তি অভ্যাসে হইতে পারে না। ৭২।

চন্দ্র সূর্য্য প্রকাশ হইবার সময়েই প্রকাশ হর। আমাদের ইচছায় তাঁহারা প্রকাশিত হন না। তাঁ'রা প্রকাশ হোলে তাঁ'দের আমরাও দেখিতে পাই। ভগবানচক্র প্রকাশিত হইবার সময়ে নিজেই প্রকাশিত হন। আমাদের ইচ্ছায় তিনি প্রকাশিত হন না। তিনি প্রকাশিত হোলে আমাদের মধ্যে যাঁ'দের দিব্যচক্ষ আছে. তাঁ'রা তাঁ'কে দেখিতেও পান। ৭৩।

যাঁহারা দর্শনক্ষম, তাঁহারা আকাশে চন্দ্র সূর্য্য উদয় হইলে, দেখিতে পান বটে, কিন্তু তাঁহাদের ধরিতে পারেন না। কতকগুলি মহাত্মা ভগবানচন্দ্রকে দুর্শন করেন বটে. কিন্তু তাঁহাকে ধরিতে পারেন না। কতকগুলি, আবার ভগবৎ-কুপায় ভগবানকে দর্শন ও স্পর্শন উভয়ই করিতে সমর্থ। ৭৪।

দৃষ্টিহীন ব্যক্তি অন্ধকার না থাকিলেও কোন পদার্থ দেখিতে পায় না। দৃষ্টিহীন ব্যক্তি কুজ্ঝটিকা না থাকিলেও কিছু দেখিতে পায় না। জ্ঞান-চক্ষু-বিহীনের সন্মুখে ভগবান থাকিলেও দেখিতে পায় না। ৭৫।

দৃষ্টি থাকিতে নিবিড় অন্ধকারে কিছুই
দেখা যায় না। দৃষ্টি থাকিতে ঘন কুজ্ঝটিকার
মধ্যস্থিত পদার্থ নিচয় ঝাপ্সা ঝাপ্সা দেখি।
জ্ঞানচক্ষু উন্মালিত থাকিলেও মহামায়ারূপ
তিমিরাবৃত ভগবান্কে দেখা যায় না। জ্ঞানচক্ষুর দর্শনশক্তি থাকিতেও মহামায়ারূপ
কুজ্ঝটিকাবৃত ভগবান্কে স্পাঠ দেখা ঘুজর
হয়। ৭৬।

কোন প্রকার কর্ম্মই নিন্ধাম হইতে পারে না। সকল প্রকার কর্মাই সকাম ৭৭

অহঙ্কার না থাকিলে, রাগও থাকে না। রাগের জনক অহঙ্কার। ৭৮।

কোন রোগী এক সঙ্গে ডাক্তারী. কবিরাজী, হাকিমী এবং অবধোতিক মতে চিকিৎসিত হইলে, কোন উপকার হয় না। নানা ধর্মমত এক সঙ্গে আচরিত হইলেও. কোন উপকার হয় না। 🚓 ।

সাধনা, কামনা-মূলক। ৮০।

' শুদ্ধভক্তি প্রেমে ভগবানের বিষয় শুনে. বোলে ও পোডে যত স্থ্য এত আর কামনাময়ী সাধনায়ঐ সকল কোরে স্থখ হয় না । ৮১।

আপিসে লিখিবার সময় অন্য কোন বিষয়ে মন থাকিলে, লেখার স্থশুঙ্খলা থাকে না. ভুল হয়। যখন যে কাৰ্য্য করিবে, তখন তাহাতেই মনোযোগ চাই, স্বধু মালা জপিলে কি হইবে, স্থু ধ্যান করিলে কি হইবে. যগ্রপি ভগবানে মনোযোগ না থাকে १ ৮২। সাধন-অবস্থায় ভগবদ্দর্শন হয় না.

সিদ্ধাবস্থায় হয়। যখনই দর্শন হয়, তখনই

সিদ্ধ অবস্থা প্রাপ্তি হয়। ৮৩।

অর্থ দিয়ে কেহ কাহারো মন আকর্ষণ ও আয়ত্ত করিতে পারে না; নানা প্রকার উত্তম সামগ্রী খাওয়াইয়াও পারে ন। ; পারে, কেবল প্রেমে ও ঈশ্বর-প্রদত্ত অসাধারণ আকর্ষণী-শক্তিতে । ৮৪।

প্রাণের টান না থাকিলে, কাহারও বিরহে কেহ কাঁদে না। ভগবানের প্রতি ফাঁহার টান আছে, তিনিই তাঁহার বিরহে কাঁদেন।৮৫।

অনুরোধ ,উপরোধে প্রেমের সঞ্চার হয় না। প্রেম করা কর্ত্তব্য বোধেও প্রেমের সঞ্চার হয় না। প্রেম কর্ত্তব্যের মধ্যে নয়। মনঃপ্রাণের টানে প্রেম স্বভাবতঃ হয়। ৮৬।

প্রেম ব্যতীত একজন অপরের জন্ম বিরহ বোধ করিতে পারে না। প্রেম ব্যতীত অপরের সহিত সম্মিলনে এক জনের আনন্দ বোধ হয় না। প্রেমই বিরহের ও সম্মিলনের এবং আনন্দের কারণ। ৮৭।

নিষ্থাদ স্বর্ণ যেন প্রেম। খাদ কাম। নির্মাল জল যেন প্রেম। মলা কাম। অবিমিশ্র ন্বত যেন প্রেম। তাহাতে মিশ্রিত পোস্তর তেল, মোএর তেল, নারিকেল তেল, চিনে বাদামের তেল ও চর্বিব থেন কাম। ৮৮।

প্রকৃত দয়া ও প্রেম চির-নিকাম। ৮৯। প্রকৃত প্রেমিক প্রেমের বিনিময়ে প্রেম চান না। প্রেমের বিনিময় নাই। ৯০।

কাপড়ে বেঁধে অগ্নিও জল রাখা যায় না দেহরূপ বস্ত্রে প্রেমভক্তিরূপ জল ও জ্ঞানরূপ অগ্নি বেঁধে রাখা যায় না। ১১।

সেহ, মমতা, ভালবাসা অতি কোমল সামগ্রী। উহারা বৃদ্ধির কোটিল্যের ভিতরের জিনিস নয়। বৃদ্ধি তাঁতির মাকু। তদ্বারা কৌশলরূপ বস্ত্র প্রস্তুত হোতে পারে। ৯২। : স্বেহ, মমতা, ভালবাসা স্বাভাবিক। উহাদের কোনটিই অস্বাভাবিক নয়। ৯৩।

যছপি বলা হয়, ভগবান ভক্তের ভক্তি ও প্রেমের অধীন বা বশীভূত, তাহা হইলে স্পেষ্টই প্রকাশ করা হয় প্রেম-ভক্তি এবং প্রেমিক ও ভক্ত অপেকা ভগবান ছোট ও সামান্ত। তাহা হইলে স্পষ্টই প্রকাশ করা হয়, ভগবান ভক্তি-প্রেমের ও ভক্ত-প্রেমিকের অধীন, বশীভূত, দাস ও বন্ধ। তাঁহা অপেকা প্রেম ভক্তি ও ভক্ত প্রেমিককে শ্রেষ্ঠ বলা হয়। জীবের প্রেমভক্তি সহজে ভগবানের প্রতি হয় না। জীব সহজে ভগবানের প্রতি প্রেম ভক্তি করিতে পারে না। জীবের এমন প্রেম ভক্তি নাই, যাহা দারা ভগবান্ তাহার অধীন, বশীভূত, দাস ও বদ্ধ হইতে পারেন। তিনি তাহার প্রতি দয়া ও প্রেমে স্বেচ্ছায় তাহাকে দর্শন দেন, তাহার অধীন ও বণীভূত হন, তিনি স্বেচ্ছায় কখন কখন ভক্তের প্রভু, কখন পুত্ৰ, কখন ক্যা, কখন পিতা, কখন মাতা, কখন বন্ধ ( সখা ), ভূত্য, গুরু, কখন আচার্য্য, কখন পত্নী ও কখন পতি হন। ৯৪।

শ্রীমতীর শ্রীক্ষের প্রতি শুদ্ধ মধুর-ভাবাত্রক প্রেম ছিল। সে প্রেম যে লৌকিক কাম-গন্ধহীন ছিল, সে বিষয়ে আর সন্দেহ নাই। শ্রীমতার অল্পমাত্র প্রেমভাব পেয়ে কত লোকের সংসারে বিরাগ ও শ্রীকৃষ্ণে, অনুরাগ হ'য়েছে। যাঁ'র কেবলমাত্র অল্পভাব পেয়ে সংসারে একেবারে বিরাগ ও শ্রীক্লক্ষের জন্মে প্রাণ কাঁদে, কৃষ্ণ ভাল লাগে,

না জানি, তাঁ'র প্রেম কেমন ছিল! না জানি, তাঁর প্রেম কত মধুর ছিল! না জানি, তাঁ'র প্রেম কত অলোকিক ছিল! না জানি, সে প্রেম কি পবিত্র ছিল! ৯৫।

বিচারপতির পত্নী জানেন, তাঁ'র পতি বিচারপতি; কিন্তু জানিলেও, বিচারপতির প্রতি তাঁহার পতি-ভাব ভিন্ন বিচারপতি ভাব হয় না। ব্রজগোপীরা শ্রীকৃষ্ণকে ঈশ্বর জানিলেও হাঁ'র প্রতি তাঁহাদের পতি-ভাব ব্যতীত ঈশ্বর-ভাব হইত না। ৯৬।

তোমার বাবা তোমার মাতার পতি, জান; কিন্তু তোমার বাবার প্রতি গতিভাব হয় না। ভগবানের প্রতি যাঁর যে প্রকৃত ভাব, তাহাই স্ফুরিত হইয়া থাকে। ১৭। ভগবানে যাঁহাদের বাৎসল্য, সখ্য ও মধুর ভাব, তাঁহারা ভগবানের ভক্ত নন, কিন্তু তাঁহারা ভগবৎ-প্রেমিক; ভগবানদাসেরা ভক্ত। ৯৮।

সন্তানের প্রতি স্নেহ কখনও যায় না, ভগবানের প্রতি যাঁহার প্রকৃত সন্তানভাব হইয়াছে, তাহাও কখনও যায় না। ১৯।

মানুষ শৈশবে অন্ধ্রশাশনের সময় যে
নাম পাইয়াছে তাহা বাল্যাবস্থায়, যৌবনে,
প্রৌঢ়াবস্থায় এবং বার্দ্ধক্যেও পরিবৃত্তিত হয়
না। দরিদ্রতা ও ধনসম্পন্নতায় তাহার কোন
পরিবর্ত্তন্ধ দেখা যায় না। সে শৈশব হইতে
নানা অবস্থায় পতিত হয়; কিন্তু তাহার
প্রক নামই মৃত্যুকাল পর্যান্ত থাকে। গৃহাশ্রম

পরিত্যাগে নাম পরিত্যাগের প্রয়োজন নাই. সন্মাসে গৃহীর স্বভাব পরিত্যাগেরই প্রয়োজন হয়। গৃহীর বেশ পরিত্যাগে কোন ফল নাই. যদি স্বভাবে সন্ন্যাসী না হয়। ১০০।

প্রকৃত সন্নাসীর গদীর প্রয়োজন নাই. মঠের প্রয়োজন নাই, মর্য্যাদা ও প্রশংসার প্রয়োজন নাই, কোন প্রকার ব্যত্তির প্রয়োজন নাই। ১০১।

অনেক পার্ববতীয় জাতি পর্ববত-গহবরে বাস করে। তাহাদের অনেক পর্ণকুটিরে বাস করে। অত এব, পর্বত-গহ্বরে ও পর্ণকুটিরে বাসে সাধু হওয়া যায় না। ১ ২।

সকল জন্মই উলঙ্গ থাকে। কত উন্মাদ শিশু ও বালক বালিকাগণ ও উলঙ্গ থাকে। উলঙ্গ থাকিলেও পরমহংস হওয়া যায় না।১০৩।

সন্ধাসীর বেশের অনুকরণ করা যায়। স্বভাবের অনুকরণ করা যায় না। ১০৪।

বঁড়্শীতে টোপ্ না গাঁথিয়া কেবল মাছ ধরা সূতায় টোপ্ গাঁথিয়া যে পুকুরে অনেক বড় বড় মাছ আছে, ফেলিলে মংস্থ টোপ্ খেয়ে পলায়, অথচ, একটিও ধরা যায় না। জীবের মন রূপ ছিপে, বিশাস রূপ সূত্রে, বৈরাগারূপ বঁড়্শীতে যছপি ভক্তিরূপ টোপ গাঁথা থাকে, তবে ভবসমুদ্র থেকে ঈশ্বররূপ মীন ধরা যায়। ১০৫।

বর্ষাকালে জোঁক যেমন উন্থানের নানা স্থানে নানা পদার্থে লিক্ লিকিয়ে বেড়ায়, কাহারো অঙ্গে বসিতে পারিলে, আর নডে না. স্থথে রক্ত পান করে। জীবের মনরূপ জোঁক যতক্ষণ না হরিচরণে প্রেমরূপ রক্ত পান করিতে পারে, ততক্ষণ নানা বিষয়ে লিক লিকিয়ে বৈডায়। ২০১।

কে না নীৰ্ব্যাধি, নীরোগ হ'তে ইচ্ছা করে 

করে অসক্ষোচে, সর্ববদা আমোদ-আহলাদে, নিত্য-ত্বখ স্বচ্ছন্দে, চির-শান্তি ও নিত্যানন্দে থাকিতে ইচ্ছা করে ? কে না অমর হ'তে ইচ্ছা করে ? নিজ সন্তান সন্ততি অমর হয়. কাহার না ইচ্ছা ? তাহারা নীরোগ-নির্ব্যাধি হয়, তাহারা নিত্য-স্থেম্বচ্ছন্দে, চির-শান্তি ও নিত্যানন্দে থাকে, সর্ববদা আমোদ-আহলাদে

থাকে, ইহা কাহার না অভিপ্রেত ? যাহা ইচ্ছা, তাহা করিতে কাহার না অভিলায় ? কিন্তু ধথেচ্ছাচার ও স্বেচ্ছাচার আমাদের চলে না। যাহা ইচ্ছা, তাহা জীব করিতে পারে না। তাই বলি, জীব যথেচ্ছাচাগ্নী, স্বেচ্ছাচাগ্নী, কর্ত্তা, সাধান, সর্ববজ্ঞ, সক্ষম ও সর্ববশক্তিমান নহে। জীব ঐ সকল নয় বলিয়া, স্বভাব (Nature) ঐ সকল নয় বলিয়া, ব্রেক্ষের অস্তিত্ব স্বীকার করিতে হয়। কারণ, ব্রক্ষেই কেবল ঐ সকল। ১০৭।

যাহারা ব্যায়াম এবং কুস্তী অভ্যাস করে, তাহাদের পক্ষে অধিকবার নারী-সম্ভোগ নিষিদ্ধ; যাহারা লেখাপড়া করে, তাহাদের পক্ষে নিষিদ্ধ; বিশেষতঃ, যাঁহারা সন্ধ্যাসী

ও যোগী, তাঁহাদের পক্ষে একেবারেই नियिक । 20b I

সন্যাসীর পক্ষে সকল প্রকার রমণী নিষিদ্ধ। প্রকৃত সন্নাসীর কাম নাই, তাঁহার সেই জন্ম রমণে ইচছাও হয় ন।। যুবতীতে আদক্তিও হয় না। ১০৯।

সন্ন্যাসী মুক্ত নিত্যানন্দ। প্রকৃত সন্ন্যাস মুক্তি। কিন্তু সন্ন্যাসীর বেশ ধারণ মুক্তি নয়। ১১০।

প্রকৃত সন্ন্যাসীর সন্ন্যাস বিড়ম্বনা বোধ হয় না। সেজে সন্ন্যাসী হইলে, বিডম্বনা বোধ হইতে পারে। ১১১।

যখনি আমি যথার্থ বোধ করিব, আমার কিছই নাই. তখনি আমি প্রকৃত বৈরাগী ও

উদাসীন হইব। আমার কিছু আছে বলিয়া ষতক্ষণ বোধ থাকিবে, ততক্ষণ আমার স্বার্থও থাকিবে। ১:২।

সন্ধ্যাসীর সাজে সাজিলে, সে সন্ধ্যাস নয়।
সন্ধ্যাসীর সাজ পরিয়া গৃহস্থাশ্রমের নাম
পরিত্যাগে নূতন নাম ধারণ করিলেও সন্ধ্যাস
নয়। প্রকৃত সন্ধ্যাস—স্বভাবে। দেহকে
সাজায়ে সন্ধ্যাসী করিবার প্রয়োজন নাই।
মন সন্ধ্যাসী হোক্। ১১৩।

আমার ইচ্ছায় শৈশব, বাল্য, যৌবন, প্রেটাড় ও বৃদ্ধকাল আসে না। আমি শৈশবকে যৌবন ও যৌবনকে শৈশব করিতে পারি না। শৈশব আসিবার সময় হইলে, শৈশব আসে; যৌবন আসিবার সময় হইলে, যৌবন আসে; আমি ব ্যতিক্রম করিতে পারি না। বৈরাগ্য হইবার সময় উপস্থিত হইলে, অবশ্যই বৈরাগ্য হয়; তাহা কেইই নিবারণ করিতে পারে না। যখন বৈরাগ্য হইবার সময় নয়, তখন কেইই বৈরাগ্য কোরে দিতে পারে না। ১১৪।

ভগবানের ইচ্ছায় কোন উৎকট রোগ বশতঃ কাহারো মৃত্যুকাল উপস্থিত হইলে, সেই রোগে সমস্ত ঔষধ প্রয়োগ করিলেও মৃত্যু নিবারিত হয় না। ভগবানের ইচ্ছায় সংসারে বিরাগের কাল উপস্থিত হইলে, অতি রূপবতী, গুণবতী, যুবতী ভার্যার রূপ-গুণও যৌবন, অতুল ঐশ্বর্য এবং প্রচুর মান সম্ভ্রম সে বৈরাগ্যে বাধা দিতে পারেনা। ১১৫। भनत्क निःमञ्च कत । त्मरत्क निःमञ्च कतित्म, कि रहेत्व ? भन यथन निःमञ्च रहेत्व, त्मर उथन मनम् উভয়বিধ मञ्च्ये व्यवम शांकित्व । त्मरत्क निःमञ्च कतित्म भन निःमञ्च रग्न ना ; किन्न भन निःमञ्च रहेत्म, त्मर निःमञ्च रग्न । ১:৬।



# **उ**क्तीशनी ।

(১ম ও ২য় ভাগ একত।)

( धर्म मचकीय )

যোগাচার্য্য

শ্ৰীশ্ৰীমং অবধৃত জ্ঞানানন্দ দেব

কথিত।

কালীঘাট—মনোহঃপুকুর "মহানির্ব্বাণ মঠ" হইতে জ্রীরাখাল দাস পাল কর্ত্তক প্রকাশিত i

निजाक ७०, मन ১৩२১।

## কলিকাতা, ১০নং শিবনারায়ণ দাসের লেন, "সিছেশ্বর মেসিন্ যত্নে"

প্রীঅবিনাশচন্দ্র মণ্ডল ধারা মৃদ্রিত। সন ১৩২১। প্রত্তিত কর্তিত কর্তিত কর্তির কর্তির কর্তির কর্তির ক্রিলার নি

### উদ্দীপনী ৷

#### প্রথম ভাগ।

~000c

#### ( धर्म मचकीय )

ধর্ম সম্বন্ধে সাম্প্রদায়িকতা পরিত্যাগ পূর্ববিক যিনি যে কথা বলেন, তাহাই আমাদের শিরোধার্য্য এবং আদরনীয়। ১

নানা- জাতীয় আত্র আছে; প্রত্যেক জাতির আকার এবং আস্বাদনের পার্থক্য স্থাছে। কোন ক্রাতীয় আত্র মিষ্ট, কোন জাতীয় অম্লরস যুক্ত এবং কোন জাতীয় বা উভয় অর্থাৎ মিফ্টতা এবং অম্লুডা মিশ্রিত। ঐ প্রকার মনুষ্যও নানা জাতীয় বা নানাপ্রকার আছেন। জাতি গুণাত্মক।২

শাস্ত্রে নানা শ্রেণীর নানাপ্রকার লোকের জন্ম নানাপ্রকার কর্ত্তব্যাচরণ সকল নিদ্দিষ্ট আছে। সন্ন্যাসী এবং গৃহস্থের এক প্রকার আচরণ নহে। সন্ন্যাসী আবার নানাপ্রকার। প্রত্যেকের পৃথক্ পৃথক্ আচরণ। গৃহস্থত্ত নানা শ্রেণীর। প্রত্যেকের আচরণ গুলিও ভিন্ন ভিন্ন। ভবে কি প্রকারে এক ব্যক্তির সমস্ত শান্ত্রীয় কর্ত্তব্য উপদেশ সকল আচরণীয় হইবে ? ৩

নানা শান্ত্রীয় নানামত আছে। কিন্তু

প্রত্যেক মতই একের সম্বন্ধে। যিনি যে
মতে আছেন, যাঁহার যে মতে বিশ্বাস, তাঁহাকে
সেই মত ছারা ঈশ্বর বোঝান আবশ্যক।
জগতে অনেক ভাষা আছে। প্রত্যেক ভাষার
ছারাই মনোভাব ব্যক্ত করা ঘাঁইতে পারে।
অথচ সকল লোকেই সকল ভাষা জানেন না।
'যিনি যে ভাষা জানেন, তাঁহাকে অপর ভাষার
কোন বিষয় বোঝাইতে হইলে সেই ভাষার
সাহায্যেই বোঝাইতে হয়। ৪

চিরকাল যে ব্যক্তি অশ্লাহার কুরিয়াছে, তাহাকে কটা এবং মাংস ভক্ষণ করিতে হইলে কত কফ হয়। বাল্যাবন্থা হইতে যিনি নিরামিষাহার করিতেছেন, তাঁহাকে অনুরোধ কিম্বা বল প্রয়োগে আমিষাণী

করিবার চেষ্টা করিও না। ঈশর সম্বন্ধীয় বিনি যে মতে আছেন, তাঁছার সেই মতের পরিবর্ত্তন করিবার কোন প্রয়োজন নাই। ৫

সম্পদ এবং বিপদের তারতম্য বোধ থাকিলে বিপদে অধীর এবং চঞ্চল হইতে হয়, তুঃখোদয়ও হয়। উভয়ে সমবোধ থাকিলে ধীরতা এবং অধীরতা, চাঞ্চল্য এবং অচাঞ্চল্য, সুখ এবং তুঃখ সমতুল্য হয়। ৬

মসুশ্রের জন্ম মৃত্যু নিবারণ করিবার ক্ষমতা নাই। থাকিলে নিজের এবং নিজ স্নেহাস্পদ পুত্র কন্মা এবং জায়া প্রভৃতির করিতেন। এমন অক্ষম নিঃশক্তি মমুন্ম ক্রমর অস্বীকার কি প্রকারে করেন। ৭

ভোমার যখন ভূ এবং স্বর্ণ রোপ্য প্রভৃতি

নানা প্রকার সম্পত্তি থাকিতে পারে এবং ঐ
সকল তোমার থাকিলে তোমাকে যথন
ঐশ্বর্যাবান্ বলা যাইতে পারে, তখন সমস্ত
স্প্তির কি ঈশ্বর নাই ? তুমি যছপি সামান্ত
ঐশব্যের ঈশ্বর হইতে পার, তাহা হইলে স্প্তির
ঈশ্বরও একজন থাকিতে অবশ্যুই পারেন। ৮
এক কারণ। বহু কার্যা। সেই কারণ

এক কারণ। বহু কাষ্য। সেই কারণ অক্ষা ১

ঈশ্বরের ঈশ্বর নাই স্থতরাং তিনি নিরীশ্বর । ১০

জড় কোন কার্য্যের কারণ হইতে পারে না। চেতনও কোন কার্য্যের কারণ হইতে পারে না। সর্ব্য কার্যের কারণ চৈতন্ত। ১১ . ব্রহা মূল। স্প্রি মৌলিক। ১২ স্প্তি প্রকৃতি। পুরুষ স্রফী। স্প্তি প্রকৃতি জড়া। স্রফী পুরুষ চৈত্যা।:৩

স্থল জড় দেহে এবং উহার মধ্যে অবস্থান কৰ্ত্তা দেহীতে প্ৰভেদ থাকিলেও যেমন অভেদ: স্থুল জড় দেহ এবং দেহী উভয় সম্মতি আম্বা প্রত্যেকেই যেমন এক একটা মনুষ্য; তক্রপ জড় স্থূল সূক্ষা এবং কারণময় চৈত্তত্য থাকার জন্ম তাঁহার সহিত ঐ সকল প্রভেদ হইলেও পরস্পর ময়ত্ব প্রযুক্ত বা তাঁহার সর্বব্যাপিত্ব প্রযুক্ত ঐ সকল এবং তিনি অভেদ। স্বতরাং এই জন্ম বেদান্তের মতে প্রত্যেক স্ফট পদার্থ, জীব, জন্ধ, প্রভৃতিই নারায়ণ। ১৪

वीष्क्रत (य छन (य व्यात्रामन, क्क् এकः

শস্তের সেই গুণ সেই আস্বাদন নহে। তকের গুণ এবং আস্বাদন শস্তা হইতে সম্পূৰ্ণ বিভিন্ন। বীজ বক (খোস।) এবং শস্তের এক প্রকার আক্রতিও নহে। অথচ তিনই এক সামগ্রীর তিন রূপান্তর 📍 বীজই ক্রেমে বুহুৎ বুক্ষরূপে পরিণত হইলে বীজের গুণ ও আকৃতি বুক্ষের কোন অংশেই দেখি না এবং আম্বাদনও প্রাপ্ত হই না। তদ্রপে এক ব্রহ্মই সমস্ত জড এবং চৈত্তগ্য হইলেও পরস্পর অনেক প্রভেদ আছে। ১৫

সমস্ত জড় ব্রহ্ম ইইলে এক প্রকারে সকলেই, ব্রহ্মের নানা জড়রূপ দর্শন করিতেছেন, কিন্তু সকলেইত তাঁহার চিশায়রূপসকল দর্শন করিতেছেন না। শ্বমিষ্ট উত্তম ফলের কেবল বহির্ভাগ দেখিলে
কি হইবে? তাহার ত্বগুন্মোচন পূর্ববিক স্থায় শস্ত আস্থাদন করিতে পারিলেই তপ্তি হয়। ১৬

শক্তি বিশেষণ। শক্তিমান বিশেষ্য। ব্রহ্ম-শক্তিই ব্রহ্মকে বিশেষরূপে জ্ঞাত এবং দর্শন করান। ব্রহ্মের শক্তির দারাই আমরা ব্রহ্মকে জ্ঞাত হই। ১৭

কোন পদার্থ দর্শন এবং প্রাপ্তি এক নহে। প্রথমতঃ ব্রহ্ম দর্শন, পরে ব্রহ্ম প্রাপ্তি। ১৮

প্রত্যেক কার্য্যালয়ে প্রত্যেক কর্ম্মচারী ৩০ বা ততোধিক দিবস কার্য্য করিলে তরেত এক মাসের বেতন প্রাপ্ত হন। ৩০ দিনের কার্য্য এক দিবসে কেহই নিপাম করিতে সক্ষম নহেন। কার্যালয়ের নিয়মও তাহা নহে।
ঐ প্রকার প্রত্যেক দিন যেন জীবের প্রত্যেক
জন্ম। প্রত্যেক জীবকে বহু জন্মগ্রহণ
করিতে হয়; শেষ জন্মে ঈশ্বর প্রাপ্তি তাঁহার
বেতন প্রাপ্তি হয়। ১৯

'ব্রহ্মা' শব্দে বৃহৎ শব্দ আছে। ক্ষুদ্র এবং বৃহৎ উভয়ই গুণাত্মক শব্দ স্থতরাং ব্রহ্মাও গুণাত্মক শব্দ। তবে ব্রহ্মাকে সগুণ না বলিয়া কেবল মাত্র নিগুণ কি প্রকারে বলিব १২০

কেবল মাত্র ব্রহ্মকে নিপ্তর্ণ বৃলিলে প্রকারাস্ত্ররে তাঁহার শক্তি অস্বীকার কর হয়। গুণকৃত কার্য্যে তাঁহার শক্তির বিকাশ। শুক্তির বিকাশে তাঁহাকে শক্তিমান্ বলি। ২১ যাঁহার নানা গুণ-শক্তির বিকাশে নানা কার্য্য হয়, তাঁহাকে নিগুণ কি প্রকারে বলি ? ঈশর সন্ধ, রজঃ এবং তমঃ এই তিন গুণাবলম্বনে স্কলন, পালন এবং বিনাশ করেন। ঐশরিক ত্রিগুণকৃত ঐ তিন কার্য্য আমরা দেখিতে পাই স্ত্তরাং অস্বীকার করিতে পারি না। ঐ তিনগুণকৃত কার্য্যে তাঁহার শক্তির পরিচয়। ২২

ঈশ্বরকে নিঃশক্তি বলা যায় না।
বাস্তবিক তিনি নিঃশক্তিও নহেন। তাঁহাকে
সর্বশক্তিমান্ বলা হয়! সর্বশক্তিমান্ যিনি,
তিনি কি প্রকারে নিগুণি হইবেন 
তুঁহার
শক্তিতে সমস্ত কার্য্য হইতেছে। শক্তি
ব্যতীত কোন কার্য্যই নির্ব্যাহ হয় না, স্কুতরাঃ

কি প্রকারেই বা তাঁহাকে নিজ্জিয় বলিব ? জড়ত নিজ্জিয়। চেতন সক্রিয় যখন, তখন চৈতগুকে নিজ্জিয় কি প্রকারে বলিব ? চৈতগু শক্তি প্রভাবেই ত চেতন কার্য্য করে। ২৩

অস্তিত্ব যাহার আছে, তাহাই সপ্তণ। অল্ল
মিস বৃহৎ সমুদ্রে নিক্ষিপ্ত হইলে উহা তাহাতে
লয় প্রাপ্ত হইয়া অস্তিত্ব বিহীন নিপ্তণ হয়।
জীবাত্মা এবং মন পরমাত্মায় লয় হইলে
তাহাদের অস্তিত্ব থাকে না। স্ত্রাং সেই
অবস্থায় তাহারা নিপ্তণ। ২৪

ঐশ্বরিক সর্বব শক্তির অন্তর্গত সন্ধ, রজঃ এবং তমঃ গুণ। উক্ত ত্রিগুণ ব্যতীত প্রত্যেক শক্তিকেও এক একটী গুণ বলা ঘাইতে পারে, স্থতরাং যত শক্তি তত গুণ, এইজন্য নানাগুণ। তবে ঈশ্বর সর্বাশক্তিমান্ হইলে তিনি সগুণও বটেন। ২৫

বহু মানসিক বিত্তি বা শক্তিগণের মধ্যে ইচ্ছাও একটা মানসিক বিত্তি বা শক্তি। ইচ্ছা-শক্তি ব্যতীত কোন কাৰ্য্যই নিৰ্ববাহ হইতে পারে না। ইচ্ছা-শক্তির আজ্ঞা-প্রতিপালিনী দাসী ক্রিয়া-শক্তি। ২৬

সামান্ত কথার দ্বারা কেহ উপকার করিলে, যখন তাহার প্রত্যুপকার করা এবং তাঁহার প্রতি কৃতজ্ঞ হওয়া উচিত, তখন ঈশর মন্ময়ের কত উপকার করিয়াছেন, করিতেছেন এবং করিবেন, তাঁহা হইতে আমাদের শরীর, মন, প্রাণ, ভক্ষ্য, পানীয়, শয়্যা এবং আমরা—

তবে তাঁহার প্রতি আমাদের কত অধিক কুতজ্ঞ হওয়া উচিত এবং কর্ত্তবা। তাঁহার পূজা, অর্চনা এবং ধ্যান করাই তাঁহার প্রতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশ। মন্ত-দীক্ষা গ্রহণ করিলে তবুত তাঁহার পূজা অর্চনা প্রভৃতি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের একটা নিয়ম থাকে। এইজন্ম মন্ত্র-দীক্ষা গ্রাহণ উচিত এবং এইজন্ম উহার বিধিও হইয়াছে। আমরা প্রায় সমস্ত দিন সাংসারিক নানা কার্য্যে ব্যাপৃত থাকি, আমরা ঈশবের প্রতি কি এক দণ্ডের জন্য—এক মুহূর্ত্তের জন্য কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করিব না! ২৭

অর্থ্যদের আদি শান্ত্র বেদ। বেদেতে নিরাকারত্রশোপাসনার কথা আছে। ভাহাতে অস্থান্থ দেবদেবীর পূজার ব্যবস্থাও আছে। নিজ নিজ অভিক্ষিচি অমুখায়িক থিনি যে প্রকার অর্চনা করিতে সমর্থ হইবেন, তিনি সেই প্রকারই করিবেন। এইজন্ম তাহাতে উভয়বিধ পদ্ধতিই প্রচলিত আছে। ২৮

় এক বীজের যভপি বহু হওয়া সম্ভব হয়, তাহা হইলে সর্বশিক্তিমান্ একেশরের বহু হওয়া অসম্ভব কি ? ২৯

শ্রুত এবং পঠিত আত্মজ্ঞান নহে। আত্মজ্ঞান স্বভাবে, তাহা স্বাভাবিক। ৩০

মায়িক প্রেম স্থূল জড় দেহে। অমায়িক প্রেম আত্মাতে। ৩১

ঈশ্বর প্রেমিকই, ঈশ্বর প্রেমাস্পাং। ৩২ স্বার্থ-পূর্ণ সকাম কর্মা। স্বার্থ-শূন্য নিকাম কর্মা। ৩৩ প্রেমই মমতার কারণ। সাংসারিক প্রেমাজ্মিক মমতা মহাশোক, ছঃখ এবং মোহময়। কিন্তু ভগবতপ্রেমাজ্মিকা মমতা ঐ সকল শৃত্য। ভগবানে ঘাঁহার প্রকৃত প্রেমময়ী মমতা আছে, তিনিই প্রকৃত স্থা এবং ধতা। ৩৪

প্রেম চির নিষ্কাম। প্রেমিক নিজ প্রেমাস্পদের প্রতি স্বকৃত প্রেমের বিনিময়ে প্রতি-প্রেম চাহেন না। প্রেমের বিনিময়ে যিনি প্রেম চান, তাঁহার প্রকৃত প্রেম নহে। প্রকৃত প্রেম কখন সকাম হইতে পারে না। ৩৫

.একপোয়া খাটা চুধে, তিনপোয়া জল মিশ্রিত করিয়া পান করিবার প্রয়োজন কি গ চ্গাই পুষ্টিকর। কিন্তু জল নহে। উহা বরঞ্চ শ্লেখেৎপাদন করিতে পারেন। অত এব নির্জল চুগাই পেয়। নির্মালা ভক্তি সমলা অপেক্ষা অধিক উপকার-জনক। ৩৬

শ্রীকৃষ্ণের স্থূল জড় দেহ চিন্ময় বলা হয়; শ্রীচৈতত্তার—শ্রীরাধাময়। চিৎশক্তিই যোগমায়া কালী। কুফ্ণের স্থূল জড় দেহ চিন্ময় অর্থাৎ যোগমায়া-কালীময়। তবে প্রকৃত বৈষ্ণব কালীনিন্দা কি প্রকারে করিবেন ?

সচ্চিদানন্দের অন্তর্গত চিৎ হইলে এবং সেই চিৎশক্তি কালী হইলে, প্রকৃত বৈষ্ণবের পক্ষে কালীনিন্দা অমুচিৎ এবং অকর্ত্তব্য ।

চিন্মর ধাম, চিন্মর শ্রাম, চিন্মর নাম

হইলে সেই চিৎশক্তি বোগমায়া কালী প্রকৃত বৈষ্ণবগণের অবশ্যই পরমারাধ্যা হইবেন। ৩৭ সূর্য্যবশ্মিম্মী চন্দ্রমা। উহা নিজে রশ্মি-বিহীনা। সেই জন্ম চন্দ্রালোক অপেক্ষা সূর্য্যালোকে প্রত্যেক পদার্থ স্থান্সকট দৃষ্টিগোচর হয়। চন্দ্রমা ভক্তি। সূর্য্য জ্ঞান। জ্ঞানের প্রভারূপ প্রভাব ভক্তির দ্বারা প্রকাশিত হয়। স্থতরাং জ্ঞানপ্রভাময়ী

সর্পের গাত্র অতি কোমল। কিন্তু তাহা বিষধর, জীবন সংহার করে। কুলটানারীর কোমলতার মধ্যেও নানা প্রকার কৌশল, শঠতা এবং চাতুর্য্যরূপ বিষ সকল আনুহে। ৩৯ আহার এবং মলমূত্রত্যাগ আর্য্য-শাস্ত্রোক্ত ঈশ্বরীয় সকল অবতারই করিতেন। বাইবেলীয় ঈশ্বরপুত্রভাবাপন্ন ঈশাও করিতেন। তবে সাধু ঐ সকল করিবেন না কেন ? ঐ সমস্ত কার্য্যত অসাধুতা নহে। সাধুর অসাধুতা দোষণীয় বটে।

সাধুতার অন্তর্গত ঈশ্বন্নে বিশ্বাস এবং প্রেম, ভক্তি প্রভৃতি। সাধুর ঐ সমস্ত সদগুণ থাকিলেই হইল। ৪০

সাধু হইলেই সর্ব্যজীবাপেক্ষা অধিক ভোজন করিতে হয় না। অস্ত্র এবং রাক্ষসগণ ত অধিক ভোজন করিত। সাধু আহার ত্যাগী হন না। জড়ত আহার এবং পান করে না। তাহাতে তাহার কি প্রশংসা এবং গৌরব ? জড়ের ধর্ম জড়ে নিহিত। চেতনের ধর্ম চেতনে। ৪১

সাধুর যভপি পানাহার এবং মল-মূত্র ত্যাগ অকর্ত্তব্য হয়, তাহা হইলে তাঁহার দৈহিক সর্ববিকার্য্য এবং দৈহ পরিত্যাজ্য হইবেনা কেন ৪ ৪২

নান। প্রকার বিভা আছে। প্রত্যেক বিভার পারদর্শী ব্যক্তিই সেই বিভার অনভিজ্ঞ লোকদের শিক্ষক হন। প্রত্যেক বিভা শিক্ষাতেই নিজের এবং অপরের উপকার হয়। মহাবিবেকবৈরাগ্য এবং প্রেমভক্তি সম্পন্ন সত্রপদেক্টাগণ একেবারে নিঃসঙ্গ হইলে ঐ সমস্ত বিষয়ে জীব শিক্ষক কে হইবে ? ঐ সুমস্ত বিষয়ে পরিপকাবস্থায় সংসারের সংশ্রেবে ভয় নাই। অপরিপকাবস্থায় আছে। ঐ
অবস্থায় ঘোর-সংসারির নিকট সর্বেদা সাবধান
হইবে। ঐ অবস্থায় একেবারে সংসারের
সংস্রব পরিত্যাগ করিবে। ঐ অবস্থায়
সংসার এবং সংসারী মহাবিদ্মজনক। ঐ
অবস্থায় নরের পক্ষে নারী এবং নারীর পক্ষে
নর কালসর্পাপেক। ভয়ানক অনিউকর। ৪৩

মায়া চাবি স্বরূপ। চাবি দ্বারা বেমন
দার বন্ধ এবং মৃক্ত হইতে পারে, তজ্ঞপ মায়া
দার। উভয়ই হয়; মায়া জীববন্ধনী এবং
জীবমোচনী উভয়ই। ৪৪

সংসাররাজ্যের বহির্ভাগে অবস্থান এবং অধ্যাত্মরাজ্যের অন্তর প্রবেশ শ্রোয়ক্ষর। ৪৫

**ধান্তক্ষেত্রের অনেক** বিবর মধ্যে বিষধর

সর্প সকল বাস করে। বর্ষার জলে ক্ষেত্র পরিপূর্ণ এবং প্লাবিত হইলে সেই সকল বিবরেও জল প্রবিষ্ট হয় এবং হিংস্র সর্প সকল স্থানান্তরিত হয়। জীবের মনরূপ ক্ষেত্র যখন প্রেমরূপ বর্ষায় প্লাবিত হয় তখন সেই ক্ষেত্রের গুপু বিবর সকলে কাম, ক্রোধ প্রভৃতি রিপুগণ আর তিষ্ঠিতে পারে,না। ৪৬

আনন্দের উদয় হইলে অস্থ্য এবং অশান্তি থাকে না। আনন্দেই স্থ্য এবং শান্তি বিরাজিত আছে। আনন্দ মুখ এবং শান্তিময়। ৪৭

অগ্নির সংস্রবে যে পদার্থ রাখিবৈ তাহাই উষ্ণ হইবে, তাহাই উত্তপ্ত হইবে। শিব-সংস্রবে জীব থাকিলে জীবও শিবত্ব প্রাপ্ত বয়। ১৮

শুষ কান্ত, তৃণ, পলাল, শোণ, পাট, তৃলা এবং কাগন্ধ প্রভৃতি বহুকাল মুতিকা মধ্যে প্রোথিত থাকিলে যে প্রকারে মৃত্তিকা হয়. সেই প্রকারে ব্রহ্মে জীবাত্মা এবং মন অবস্থান করিলে তাহারাও ব্রহা হয়। যেমন কার্ম প্রভৃতি, মৃত্তিকা বা পৃথিবী প্রভৃতি পঞ্চভূতের নানা রূপ, তদ্রুপ জীবাত্মা এবং মনও ব্রক্ষের দ্বিপ্রকার প্রকাশ। ভগবদগীতায় এইজনা ভগবান শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, তিনিই আত্মা এবং মন। ৪৯

দাহ্য দাহক সংযোগে ধূমোৎপন্ন হয়,
জন্মিয়া সাকাররূপে নিরাকার হয়,
অনস্ত আকাশে শেষে লয় হয়ে যায়।

দাহ্য যেন প্রকৃতি মাতা। দাহক পুরুষ পিতা। টুভয়ের সন্তান জীবরূপ ধূম মহাসিদ্ধাবস্থায় অনস্ত চিদাকাশে লয় হয়। তথন আর তাহার পৃথকত্ব থাকে না।৫০

# উদ্দীপনী ঃ

দ্বিতীয় ভাগ।

### কর্ম ও কর্মফল।

সৎকার্য্য করিলে তাহার যাহা নির্ববন্ধ তাহা ঘটিবে। অসৎকার্য্য করিলে তাহার যাহা নির্ববন্ধ তাহাও ঘটিবে। সদসৎ উভয়বিধ কার্য্যতেই বিধাতার নির্ববন্ধ আছে। ১

কার্য্যফল মানিতে কাহাকে না হয় ? সদসৎ সকল কার্য্যেরই ফলভোগ করিতে হয়। ২ স্থকার্য্যের যে ফল, তস্থকার্য্যের সেই ফল হইতে প্রারে না। ৩

তোমার ক্ষুধা পাইয়াছে, আহার করিলে ক্ষুধা নিবৃত্তি হইবে। তবে তুমি কর্মফল মান না বলিতেছ কেন ? ৪ °

## পাপ ও পুণ্য।

অর্থের দারা পাপ পুণ্য উভয়ই হইতে পারে। সৎকার্য্যে অর্থব্যয় করিলে পুণ্য হয়। অসৎকার্য্যে অর্থব্যয় করিলে পাতকই সঞ্চিত হইয়া থাকে। ১

কোন কোন আর্য্যশাস্ত্রের মতে পাপের জ্যু নানাপ্রকার শারীরিক ব্যাধি ভোগ করিতে হয়। ঈশার মতেও কুষ্ঠ প্রভৃতি ব্যাধি পাপের জন্মই হয়। ২

সৎকার্য্যের অনুষ্ঠানে পুণ্য হয়। অসৎ কার্য্যের অনুষ্ঠানে পাপ হয়। ৩

শারীরিক পীড়া এবং যন্ত্রণায় কতকগুলি পাপের ক্ষয় হয়। পুনঃ পুনঃ গর্ভযন্ত্রণায় কতকগুলির ক্ষয় হয়। নরকভোগ দারা অবশিষ্ট পাপের অবসান হয়। ৪

এ জন্মের সমস্ত পাপই এ জন্মে ক্ষয় হয় না। সমস্ত ক্ষয় হইবার পুণ্য সঞ্চয়ও হইতে পারে না। ৫

#### বেদ।

ইদানী বেদমতে প্রায় কেহই চলেন না। অথচ অনেকেই বেদের দোহাই দিয়া অনেক কার্য্য করেন। >

যে সময়ে জগতে চারিপাদ ধর্ম ছিল, সেই
সময়েরই নাম সত্যযুগ। সেই সময়ের শাস্ত্র
বেদ। স্থতরাং বলিতে হইবে বেদ অপেকা
আর সম্পূর্ণ শাস্ত্র নাই। ২

বৃক্ষের যেমন অনেক শাখা প্রশাখা আছে,
তদ্রুপ বেদ-বৃক্ষেরও অনেক শাখা প্রশাখা
আছে। জগতের সমস্ত ধর্ম্ম-শাস্ত্রই বেদের
অন্তর্গত। মহান্ বৈদিক-ধর্ম হইতে সকল
ধ্রমেরই আবির্ভাব হইয়াছে। সেই সকল

ধর্ম্মের মধ্যে কোনটীই সম্পূর্ণ অবিকৃতভাবে চলিতেছে না। ৩

### শাস্ত্র।

সমস্ত শাস্ত্রই ঈশ্বর প্রাদত্ত। বেমন মুখ দিয়া কত কথা নির্গত হইতেচে, তদ্রুপ নানা মহাত্মার ভিতর দিয়া ঈশ্বরীয় নানা শাস্ত্র জগৎ পাইয়াছে। ১

ু একখানি সীমাবিশিষ্ট ধর্ম্ম পুস্তকে ঈশ্বর সম্বন্ধীয় সমস্ততন্ত্ব নিহিত থাকিতে পারে না। ঈশ্বরের স্থায় ঈশ্বরীয় তন্ত্বেরও সীমা নাই। ২

শাক্তদের প্রধান গ্রন্থ মহাভাগবত ও মহানির্ব্বাণ তন্ত্র। ঐ চুই প্রধান গ্রন্থ ব্যতীত্ তাঁহাদের মভপ্রতিপাদক আরো অনেক পুরাণ-তন্ত্র আছে। ৩

আর্য্যদিগের কোন কোন ধর্ম সম্বন্ধীয় গ্রন্থে যেমন বিশ্বাস, জ্ঞান ও প্রেমের বিষয় বর্ণিত আছে, তজ্ঞপ বাইবেলৈও ঐ সকল সম্বন্ধে বর্ণনা আছে। ৪

শিশু ইক্ষু চর্বণ করিয়া তাহার রস
আস্বাদন করিতে পারে না। শৈশব উত্তীর্ণ
যিনি হইয়াছেন, তিনি পারেন। শাস্ত্ররূপ
ইক্ষুর রস আস্থাদন অজ্ঞানরূপ শিশু করিতে
সক্ষম নয়। তাহা জ্ঞানীর সাধ্য। ৫ .

সকল শান্ত্রের পরস্পর ঐক্য নাই। অথচ সকল শান্ত্রই ভগবান সম্বন্ধে লিখিত। সে গুলির মধ্যে কোন্গুলি দিব্যজ্ঞানসম্ভূত এবং কোন্গুলি অজ্ঞান সম্ভূত, তাহা প্রকৃত জ্ঞানী ব্যতীত অপর কেহই নির্বাচন করিতে পারে না। ৬

### मञ्जानाय ।

ঐ আলয়ের অনেক দার রহিয়াছে।
উহার মধ্যে প্রবেশ করিতে হইলে একটী
দার দিয়াই প্রবেশ করিতে হইবে। ঈশরপুরীরও অনেক দার। সেই পুরীর এক
একটী দার যেন এক এক সাম্প্রদায়িক মত।
ঈশর-পুরীতে প্রবেশ করিতে হইলে যে কোন
সম্প্রদায়রপ দার দারাই তাহাতে প্রবেশ করা
বায়। ১

কাচের লাগানের মধ্যে আলোক থাকিলে সেই আলোক ঐ লাগানের বহির্ভাগে পর্যন্ত বিকীর্ণ হইতে থাকে, সেই আলোক ঐ লাগানের চতুম্পার্শ্বে পর্যন্ত পতিত হয়। যে সাম্প্রদায়িকের প্রকৃত ভক্তি আছে, তাঁহার সে ভক্তি বন্ধ হইয়া কোন এক নির্দিষ্ট সংকীর্ণ স্থানে থাকিবার নহে। তাহা অস্থান্থ সম্প্রদায়ের জনগণকে প্রদত্ত হয়। ২

বে সময়ে বে সম্প্রদায়ে উত্তম প্রচারকের সংখ্যা অধিক থাকে, সেই সৃময়ে সেই সম্প্রদায়ই প্রেষ্ঠ বলিয়া পরিগণিত হয়। এক সময়ে খৃষ্টীয় সম্প্রদায়ে অনেক উত্তম লোক ছিলেন, সেই সকল লোকের আদর্শ চরিত্র এবং অদ্ভুত উপদেশ দিবার ক্ষমতা বলেই

সেই সময়ে খৃষ্টীয় সম্প্রদায়ের বিশেষ প্রাধান্ত হইয়াছিল। ৩

### माधु ।

কেবল ধর্ম সাধন করিয়া যদি কোন ব্যক্তি উৎকর্মতা লাভ করেন, তাহা দারায় কি অন্য লোকের উপকার হয় না ? তাঁহা দারা যত উপকার হয়, বোধ করি, জগতে আর কাহারো দারাই তত উপকার হয় না। >

কোন কোন শিক্ষক বালকগণকে বিভাভ্যাস করান বলিয়া বৃত্তি গ্রহণ,করেন। কিন্তু সাধু কিছুই গ্রহণ করেন না, অথচ তিনি লোককে ঈশরদর্শনের পথ প্রদর্শন করেন। তাঁহা অপেক্ষা গুরুতর কার্য্য আর কে করে ? তাঁহা অপেক্ষা জগতের হিতসাধন আর কে করে ? ২

মগুপায়ী মগুপান করিতেই উপদেশ দিয়া থাকেন। সাধু, সাধু হইতেই বলেন। সাধু কখন কাহাকেও অসাধু হইতে বলেন না। ৩

প্রকৃত সাধু কোন সাধারণ লোকের প্রতি পর্য্যন্ত হিংসা করিতে পারেন না। **তাঁহার** কাহারে। সহিত অসম্ভাব নাই। ৪

শারীরিক ব্যাধির চিকিৎসা চিকিৎসক করিবেন। দে কার্য্যে সাধু ব্যস্ত থাকেন না। মানসিক, চিকিৎসা সম্বন্ধে সাধুর সাহায্যের প্রয়োজন। ৫

# उक्ताभनी।

# পরিশিষ্ট। \*

### গুরু |

যাঁহার দিব্যজ্ঞান আছে, তিনিই গুরু, তিনিই কোন অদীক্ষিত ব্যক্তিকে দীক্ষিত করিতে সক্ষম। দীক্ষা প্রভাবে সমস্ত পাপ কায় হয়, দীক্ষা প্রভাবে দিব্যজ্ঞান হয়।

\* ১৩০৬ সালের 'সর্বধর্ম' পত্রিকার বোদাচার্ব্য প্রীক্রীনং অবধ্ত জ্ঞানানন্দ দেবের রচনাবলী ইইতে উদ্ধৃত। "দিব্যজ্ঞানং যতো দদাৎ কুর্য্যাৎ পাপস্ত সংক্ষয়ম্ তস্মাদ্দীক্ষেত্রি সা প্রোক্তা মুনিভিস্তত্তবেদিভিঃ॥'

অনেক গৃহস্তই অজ্ঞান, সেই জন্মই তাঁহাদের মধ্যে দীক্ষাশক্তি নাই। সেই জন্মই তাঁহাদিগের মধ্যে কেহই দীক্ষাগুরু হইবার উপযুক্ত নহেন। সেই জন্মই নিডাওল্লে গৃহস্থ-গুরু কর্তৃক দীক্ষিত হইতে নিষেধ করা হইয়াছে।

"গৃহী গুরুন কর্তব্যোন তরেজুন তারয়েৎ।"

নিতাতদ্বের মতে গুরু স্বয়ং বিষ্ণু, দে মতে গুরু পাপনাশক এবং সিদ্ধিদীতা। "গকারঃ নিদ্ধিদঃ প্রোক্তো রেফঃ পাপস্থ হারকঃ উকারো বিষ্ণুরব্যক্তন্ত্রিতয়াত্মা গুরুঃ পরঃ॥"

গুরু এবং মন্ত্র পরিত্যাগ করি**লে** রৌরব

নরকে গমন হয়। সেই জন্মই বিফুস্বরূপ গুরু এবং মন্ত্র অপরিত্যজ্য। "গুরুমন্ত্রপরিত্যাগাদ রৌরবং যাতি নিশ্চিত্ম।"

গুরু পরিত্যাগ করিলে হরি পরিত্যাগ করা হয়। যে 'হেতু নিত্যতন্ত্রাতুসারে হরি গুরু অভেদ।

''যো গুরুঃ স হরিঃ স্বয়ম্।''

# যুক্তি।

যুক্তির সহিত দিব্যজ্ঞানের বিশেষ সংস্রব। যে শক্তি দারা জ্ঞাতব্য বিষয় নিশ্চিতরূপে, অভ্রান্তরূপে প্রমাণ করা যায়, তাহাই যুক্তি। যুক্তি বিবেকপ্রসূতা। তাহার সহিত ভ্রান্তি, সন্দেহ এবং অবিখাসের

সংস্রব নাই। যুক্তি হইতে প্রমাণ ক্ষুরিত চইয়া থাকে। যুক্তি নিশ্চয়াত্মিকা। কোন বিষয় সপ্রমাণ করিতে হইলে, যুক্তির প্রয়োজন হইয়া থাকে। ধর্মের সহিত যুক্তির বিশেষ সম্বন্ধ। যথন বিবেকবশতঃ আপনাতে যুক্তি ক্ষুরিত হয়, তথনই তদ্মারা ধর্মাত্ত্ব নিশ্চিতরূপে অবধারিত হইয়া থাকে।

## দিব্যজ্ঞান -

যে জ্ঞান দ্বারা সচ্চিদানন্দকে জানা যায়,
তাহাই দিব্যজ্ঞান। দিব্যজ্ঞান স্ফুরিত হইলে,
অবিশাস, এবং সন্দেহ থাকে না।
দিব্যজ্ঞানের সহিত অস্তথ এবং অশান্তির
দুংস্রেব নাই। সম্পূর্ণ অজ্ঞানের অভাব

হইলে, সম্পূর্ণ দিব্যজ্ঞান ক্ষুব্রিত হইয়া থাকে। সম্পূর্ণ দিব্যজ্ঞান ক্ষুব্রিত হইলে, আর জাহা প্রচছন হয় না। স্ততরাং তথন অজ্ঞানও আর উদিত হইতে পারে না।

নারা ও মারা **দম্ব**দ্ধীর জ্ঞান।

বেদান্ত প্রতিপাদক অনেকপ্রন্থমতেই
মায়া অসৎ, অসত্য বা অজ্ঞান। সেই
সমস্তপ্রন্থমতে সেই মায়া পরিত্যক্ত না হইলে,
ব্রক্ষজ্ঞানলাতের কোন সম্ভাবনা নাই। মায়া
কি, তাহা বৃঝিতে না পারিলেও মায়া পরিত্যাগ
করিবার বাসনা হইতে পারে না। কোন
অসৎ বস্তুকে, অসৎ বলিয়া বোধ না হইলে,
তাহা পরিত্যাগ করিবার বাসনা হইবে কেন প

সেইজন্ম ব্রহ্মজ্ঞানলাভের পূর্বের মায়াসম্বন্ধে জ্ঞানের প্রয়োজন। মায়াসম্বন্ধীয় জ্ঞানোদয় হটবা মাত্র ব্রহ্মজ্ঞান ক্ষুব্রিত হটয়া থাকে।

বিদর্গ আছে, অথচ তাঁহা অন্তবর্ণের সহিত যুক্ত না ইইলে, তাহা উচ্চারিত হয় না। নিগুণ নিক্ষিয় প্রসা আছেন, কিন্তু ভাঁগার শক্তির সহিত যোগ না হইলে, তিনি সঞ্গ সক্রিয় হন না. িনি সর্ববশক্তিমান হন না। সেই জন্মই আগাদের ব্রহ্ম এবং তাঁহার শক্তি উভয়েতেই প্রয়োজন হইয়া থাকে । আমাদের বিবেচনায় ব্রহ্ম যেমন নিত্য, তজপ তাঁহার শক্তিও নিত্যা। যেমন অগ্নিতেই তাহার দাহিকা-শক্তি বিভ্যান, তজ্ঞপ ব্লোতেও

ব্রক্ষের শক্তি বিভ্রমানা। যেমন স্বগ্নি থাকিলেই ভাহাতে তাহার দাহিকা-শক্তি থাকে. ভদ্রণ ব্রেলভেও ব্রন্ধের শক্তি বিভ্যমানা আছেন। পূর্বেই ব্রহ্মকে নিত্য এবং তাঁহার শক্তিকে নিতা। বলা ইয়াছে। সেইজন্ম একা যেমন চির-বিভ্যমান, ওক্রপ তাঁহাতে তাঁহার শক্তি চির-বিছ্যমানা। ব্রুক্ষের শক্তি ব্রহ্মময়ী, ব্রহ্মের শক্তি ব্রহ্মতে ওতপ্রোতরূপে ব্যাপ্ত! যেমন আগ্রেয়ী-শক্তি অগ্নিতে প্রতপ্রোতভাবে ব্যপ্ত, যেমন অগ্নিদারা দক্ষলৌহপিত্তে অগ্নি ওতপ্রোতভাবে ব্যাপ্ত, তদ্রুপ ত্রন্মের শক্তি ব্রহ্মময়ীও ব্রন্দে ওতপ্রোতভাবে ব্যাপ্ত। ব্রন্ম বেমন ুআদি, তদ্রপ ব্রহ্মময়ীও আভা। ব্রহ্ম যেমম

অনাদি, তজ্ঞপ তাঁহার শক্তি অনাছা। মাণ্ডক্যোপনিষদের মতে ব্রহ্মকেই শিব বলা হইয়াছে। সে মতে শিব অদৈত। সেই অদৈত—শান্তিপুরের অদৈত। সেই অদৈতের সীতা-নাম্মী . শক্তি মাঞ্জক্যোপনিষদের গৌরী-শক্তি। সেই গৌরী-শক্তি যাঁহাতে আছেন তিনিই গৌর। নানা তন্ত্র এবং কোন কোন পুরাণের মতে সেই গৌরী-শক্তি শিবের শক্তি। অতএব শিবই গৌর। গায়ত্রী-তন্ত্রের মতে শিব এবং কৃষ্ণ পরস্পর অভেদ। সেইজন্ম কৃষ্ণও গৌর। সেই কৃষ্টিগৌরই এই শ্রীধাম নবদ্বীপে শ্রীরাধার ভাবকান্তি অবলম্বন কবিয়া গৌর-রূপে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন।

### শরণাগতের অবস্থা।

যিনি শরণ্য, তাঁহারই শরণাঁগত হইতে হয়। গুরু এবং ইফদেবতাই প্রকৃত শরণ্য। সেইজন্য গুরু এবং ইফদেবতারই শরণাগত হইতে হয়। যিনি গুরু কিম্বা ইফদেবতারে শরণাগত, তিনি গুরু কিম্বা ইফদেবতারে সম্পূর্ণ বিশ্বাস করেন। তাঁহার স্বীয় গুরু এবং ইফদেবতার প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস বশতঃ তাঁহার স্বীয় গুরু এবং ইফদেবতার প্রতি পূর্ণ বিশ্বাস বশতঃই নার্ভর আচে। যেহেত বিশ্বাস বশতঃই নির্ভর হইয়া থাকে।

### অমুতপ্তের অবস্থা।

পাণীর যখন আপনাকে পাপীবোধ হইয়া সকৃত পাপসমূহ জন্ম অমুতাপ হইতে থাকে. তথন তাহার প্রত্যেক পাপ কর্মের প্রতি সম্পূর্ণ ঘুণা এবং অনাস্থ। হইয়া থাকে। তখন তাহার কোন পাপীর সংসর্গই প্রীতিজনক বোধ হয় না। তখন তাহার পুণাকর্ম সকলেই সম্পূর্ণ শ্রেদ্ধা ও অনুরাগ হইয়া থাকে। তখন তাহার পুণাজা মহাপুরুষদিগের সংসর্গেই আনন্দ বোধ হইয়া থাকে। তইন তাহার তাঁহাদিগের অমৃতময় উপদেশ সকল শ্রেবণ করিতেই বাঞ্চা হইয়া থাকে। তখন তাহার ঈশ্বর প্রসঙ্গেই অধিকাংশ সময় অতিবাহিত করিতে বাসনা হয়। তখন তাহার ঈশ্বরই

শ্রদ্ধাভক্তি এবং অমুরাগের বস্তু হন্। তখন তাহার কোন ব্যক্তির সহিত বিধাদ করিতে. বাক বৈতগু করিতে কিম্না কোন ব্যক্তির প্রতি হিংসা, প্রতিহিংসা কিন্তা রাগ দ্বোদি করিতে প্রবৃত্তি হয় না । সে অবস্থায় তাহার অহংকার এবং নানাপ্রকার অভিমান নিস্তেজ হইয়া থাকে। অহংকার এবং অভিমান নিস্তেজ হইলে দীনতা স্ফারিত হইয়া থাকে, স্থতরাং তখন সেই দানতা সম্পন্ন অনুতপ্ত ব্যক্তি ঈশ্ব এবং, তৎসম্বন্ধীয় বিষয় সকল বাতীত অন্যান্য সমস্ক বিষয়েই উদাসীন রহেন।

# সাধনা ও স্থক্তি

যোগাচার্য্য

## ঞ্জিঞ্জীমৎঅবধূত জ্ঞানানন্দ দেব

কর্ত্তক রচিত।

२য় मरकत्रन ।

শ্রীমৎপ্রণবানন্দ অবধৃত দারা প্রকাষিত ।

মহানিৰ্কাণ মঠ

কলিকাতা-কালীঘাট।

All rights réserved.

निज्ञांक ७०, मन २०२२ मोल।

মূল্য 🗸 • আনা।

# Printed by K. C. Ghose

A'I THE

Lakshmi Printing Works, 64-1 & 64-2 Sukeas Street.

# বিজ্ঞাপন।

'সাধনা' নামক গ্রন্থানি ব্রন্ধবি নারদ বিরচিত ভক্তিসম্বন্ধীয় 'নারদ-স্ত্র' নামক গ্রন্থাবলম্বনে রচিত হইয়াছে। 'মুক্তি' নামক গ্রন্থানি অপর কোন গ্রন্থাবলম্বনে রচিত হয় নাই, উহা গ্রন্থকারের নিজ-মতামুসারেই রচিত হইয়াছে।

প্রকাশক।



# সাধনা ৷

#### প্রথম অনুবাক।

এইবার ভক্তি বর্ণনা করিব। ১। সেই ভক্তি কি প্রকার ? হরিতে পরান্মুরক্তিই ভক্তি। ২।

সেই অমুরক্তি বা ভক্তি, মুধাস্বরূপা। ৩।
সেই যে স্থাস্বরূপা-ভক্তি, পুরুষ তাহা লাভ
করিলে সিদ্ধ হন্, তৃপ্ত হন্ ও মৃত্যুঞ্জয় হন্। তিনি
মৃত্যুঞ্জয় হইলে নিত্যানন্দ সম্ভোগ করিতে
থাকেন। ৪।

পুরুষ—ভক্তি লাভ করিলে তাঁহার কোন বাঞ্চা থাকে না, তাঁহার শোক করিতে হয় না, তাঁহার কাহারও প্রতি দ্বেয় থাকে না, তিনি রমণীতে রমণ করিতে পারেন না অথবা তদ্বিষয়ে উৎসাহা পর্যান্ত হইতে পারেন না। ৫।

পুরুষ—ভক্তি অবগত হইলে মছপায়ীর তায়
মত্ত অথবা উন্মত্ত হন্, কখন স্তস্তিত হন্, কখন
বা আত্মাতে রমণ করত আত্মারাম হন্। ৬।

#### দ্বিতীয় অনুবাক্।

কামনা-নিরোধকারিণী ভক্তির সহিত কোন প্রকার কামনার সম্পর্ক নাই বলিয়া, ভক্তি কামনা ক্ষুরণ করেন না। ৭।

সম্পূর্ণরূপে লোকিকা ও বৈদিকী ক্রিয়াকলাপের সহিত নিঃসম্পর্কতাই নিরোধ। ৮।

ুহরিতে অনমূতী বা একাগ্রতা এবং সেই অনমূতা বা একাগ্রতার বিরুদ্ধ সমুদয় বিষয়ে উদাসীনতাও নিরোধ। ১।

ছরির আশ্রয় ব্যতীত জ্যাত সমস্ত আশ্রয়-ত্যাগই অন্ততা। ১০।

লৌকিক, বৈদিক এবং ঐ উভয়ের অনুকূল আচার সকলই সেই অনম্যতার বিরুদ্ধ-বিষয়াবলী। ঐ সকলই ঐ অনন্যতা সম্বন্ধে উদাসীন্তা। ১১।

পুরুষকে° হরিতে নিশ্চয়াত্মিকা মানসী-দৃঢ়ভার অভাব পর্য্যন্ত শান্ত্রীয় বিধি সকল পালন করিতে হইবে। ১২।

তাহার অন্যথা করিলে পাতিত্য ঘটিবার আশঙ্কা আছে। ১৩।

পুরুষের হরিতে নিশ্চয়াত্মিকা মানসী-দৃঢ়তার অভাব পর্যান্তই লোকিকী-ক্রিয়াকলাপের অমুষ্ঠান রহিবে, কিন্তু ভোজনাদি ব্যাপার তাঁহার শরীর ধারণ পর্যান্ত রহিবে। ১৪।

## তৃতীয় অনুবাক্।

বিবিধ-প্রকার মতভেদক্রমে ভক্তির লক্ষণ সকল বলা যাইতেছে। ১৫।

মহর্ষি পরাশরের পুত্র কৃষ্ণদৈপায়ন বেদব্যাসের মতে, হরির পূজা প্রভৃতিতে অনুরাগই ভক্তির লক্ষণ। ১৬।

মহর্ষি গর্গাচার্য্যের মতে, হরি-বিষয়ক কথাদিতে অনুরাগই ভক্তির লক্ষণ। ১৭।

শাণ্ডিল্যমতে, আত্মরতিই ভক্তির লক্ষণ।
 তাঁহার মতে সেই আত্মরতির বিরুদ্ধ বিষয়ে
 অরতিকেও ভক্তির লক্ষণ বলা বায়। ১৮।

ব্রন্সার্যি নারদের মতে, হরিতে সর্ববর্ক্স ও সেই সকলের ফলার্পণ এবং হরি-স্মরণে পরম-ব্যাকুলতাই ভক্তির লক্ষণ। ১৯।

নিশ্চয়ই ঐ সকল ভক্তির লক্ষণ। ২০।
ব্রজগোপীগণ ঐ সকল লক্ষণসম্পদ্ম। ২১।
মহতী-প্রেমা-ভক্তিসম্পদ্ম। ব্রজগোপীদিগের
কৃষ্ণমাহাত্ম্য-জ্ঞান ছিল বলিয়াই কৃষ্ণমাহাত্ম্যসম্বন্ধে ভাঁহাদের অজ্ঞানজনিত অপবাদ ছিল বলিয়া
স্বীকার করা যায় না। ২২।

#### সাধন।।

ব্রজগোপীগণ ঐ কৃঞ-হরিকে যন্তপি পরমেশ্বর বলিয়া না জানিতেন. তাহা হইদুল কুলকামিনীর উপপতির সহিত সংস্রব হইলে যে দোষ হয়, তাঁহাদেরও সেই দোষ হইয়াছিল স্বাকার করা হইত। ২৩।

ঐ গোপিকারা যগ্রপি শ্রীকৃষ্ণকে পরমেশরবোধ না করিয়া, আপনাদিগের মনে জারবোধ
করিতেন, তাহা হইলে তাঁহারা কখনই কৃষ্ণত্বথে স্থখবোধ করিতে পারিতেন না। কারণ,
স্বার্থত্যাগ ব্যতীত অন্যের স্থথে স্থখবোধ করা
যাইতে পারে না। নারীর নিজ পতির প্রতিই
স্বার্থশ্ন্য প্রেম হয় না, স্ক্তরাং উপপতির প্রতি
ঐ প্রকার প্রেম হওয়া অতি অসম্ভব। গোপীরা
নিজস্থখার্থে লালায়িত হইতেন না, তাঁহারা কৃষ্ণ-

স্থাথরই কামনা করিতেন। সেইজন্যই কৃষ্ণের প্রতি গোপীর যে প্রেম, তাহা অলোকিক। সেই জন্মই গ্রোপীর প্রেম, দিব্যাপ্রেম। ২৪।

#### চতুর্অনুবাক্।

কৃষ্ণের প্রতি ব্রজগোপীগণের যে মহতী-প্রেমা-ভক্তি ছিল, তাহা কর্ম্মযোগ এবং জ্ঞানযোগাপেক্ষা প্রধান। তাহা সর্ব্বোন্তম শ্রেষ্ঠযোগ। ২৫।

কর্ম্মযোগ, জ্ঞানযোগ এবং অভান্থ যোগের ফল, সেই পরম প্রোন্তরপা-ভক্তি। সেইজন্যই সেই ভক্তির প্রাধান্য। ২৬।

ঈশবের নিকট অন্তিমান, অপ্রায়। তাঁহার দৈন্তই প্রায়। কর্মযোগী হইতে, জ্ঞানযোগী

হইতে এবং ভক্তিযোগ ব্যতীত অন্থান্য যোগী হইতেও অভিমান ক্ষুরিত হইয়া থাকে বলিয়া, ঐ সকল যোগীও তাঁহার অপ্রিয়। কেবল প্রেমরূপা-ভক্তিসম্পন্ন-ভক্ততেই দীনতা বা দৈন্যের আশ্রেয় বলিয়া, তাঁহার দীন-ভক্তই প্রিয়। দীনতা ভক্তির এক প্রকার শাখা। ২৭।

কেহ কেহ বলেন, জ্ঞান দ্বারা ভক্তিলাভ করা। যায়। তাঁহাদের মতে ভক্তিলাভের সাধনাই জ্ঞান। ২৮।

অন্ম কাহারও মতে জ্ঞান এবং ভক্তির পরস্পর আশ্রয়ত্ব আছে। তাঁহাদের মতে জ্ঞানাশ্রয়েও ভক্তি হইতে পারে এবং ভক্তি আশ্রয়েও জ্ঞান হইতে পারে। ২৯।

ব্রহাপুত্র নারদের মতে, স্বয়ং ভক্তিতেই

#### সাধন

ফলরূপত। আছে। জ্ঞান ও কর্ম প্রভৃতির কোনটাই ফলরূপ নহে বলিয়া ভক্তি ঐ সমস্তের সাধনা নহে, সেইজনাই ভক্তি ঐ সমস্ত প্রাপ্তির কারণ নহে। ৩০।

বেমন কোন রাজা, রাজগৃহ এবং তন্মধো তাঁহার ভোজনাদি দর্শন করিলে, ভদ্মারা দেই রাজার পরিতোষ অথবা সেই রাজার কুধা, শান্তি বা নির্তি প্রাপ্ত হয় না; তদ্রুপ হরিসম্বন্ধে জ্ঞানলাভই হরিতে প্রোম নহে। আহারের ন্যায় প্রোম, সম্ভোগের সামগ্রী। ৩১।

সেইজনা মোক্ষাভিলাধীগণের প্রক্ষে ভক্তির সাধনাই কর্ত্তব্য। ৩২।

ভক্তিই তাঁহাদের গ্রাহা। ৩৩।

#### পঞ্চম অনুবাক্।

ভক্তিসম্বন্ধীয় আচার্য্য মহাশয়েরা সেই ভক্তির সাধনাবলী কীর্ত্তন করেন। ৩৪।

সর্ববদক্ষ ত্যাগ দ্বারা ও ভক্তির প্রতিকূল সর্ববিষয় ত্যাগ দ্বারাও ভক্তি সাধনা কর। যাইতে পারে। ৩৫ ।

নিয়ত ভঙ্গনা ধারাও ভক্তি সাধনা করা যাইতে পারে। ৩৬।

ভক্তিমান্ লোক কর্তৃক ভগবদ্গুণ ও তদ্বিষয়ক কীর্ত্তন শ্রেবণ দারা এবং আপনা দারা ভগবদ্গুণ কীর্ত্তন করাও ভক্তির সাধনা। ৩৭।

শ্রীহরির কিঞ্চিৎ কৃপা ও ভক্তিসম্পন্ন 'মহৎ ব্যক্তির কৃপাই ভক্তি প্রাপ্তির শ্রেষ্ঠ এবং প্রধান অবলম্বন। ৩৮। যে ভক্তিসম্পন্ন মহতের ক্রপায় ভক্তি লাভ হয়, ভাঁহার সংসর্গ তুর্ন্ন । অনেক তুর্ভাগ্য ব্যক্তি তাঁহার নিকটে যাইতেই পারে না। স্কুতরাং তাহাদের পক্ষে তাঁহার সংসর্গ অগম্যই বলিতে হয়। তবে কেহ যদি এক্রপ মহতের সংসর্গ করিতে পারেন, তাহা হইলে সেই সংসর্গজনিত অমোঘফল অবশ্যই পাইয়া থাকেন। ৩৯।

শ্রীহরির কৃপা দ্বারাই ঐ প্রাকার মহৎ সঙ্গ হইয়া থাকে। ৪০।

কারণ, সেই শ্রীহরি এবং তাঁহার ভক্তমহঙ্জন পরস্পর অভেদ। ৪১।

সেঁই ভক্তের সহিত অভিন্ন হরির সাধনা কর— সেই ভক্তের সহিত অভিন্ন হরির সাধনা কর ।৪২।

#### ষষ্ঠ অনুবাক।

ভক্তিলাভ করিতে হইলে, সর্ববড়োভাবে মন্দ-সংসর্গ ত্যাক্ষ্য। ৪৩।

যেহেতু অসৎসংসর্গবশতই কাম, ক্রোধ, মোহ, স্মৃতিভ্রংশ, বৃদ্ধিনাশ এবং সর্ব্বনাশ পর্য্যন্ত হইয়া থাকে। ৪৪।

ঐ সকলের প্রত্যেকটা, পুরুষে স্বভাবতই তরস্বাকারে রহিয়াছে। পরে অসৎসংসর্গবশত ঐ সকলই সমুজাকারে প্রিণত হইয়া থাকে । ৪৫।

মায়া হইতে কে পরিত্রাণ পায় ?—মায়া হইতে কে পরিত্রাণ পাঁয় ? যে সর্ববদন্ধ পরিহার করে, যে ভক্ত-মহানুভবের সেবা করে ও যে নিশ্মম হয়, সেই মায়া হইতে পরিত্রাণ পায়। ৪৬।

যিনি জনশূনাস্থানবাসী হন্, যিনি লোকসম্পর্ক-

জনিত বন্ধনসমূহ উন্মূলিত করেন, যিনি মায়া-জনিত গুণত্রয়ের সহিত নির্লিপ্ত থাকিতে সক্ষম, যিনি ভরণপোষণের উপযোগী যোগক্ষেম পর্য্যন্ত বর্জ্জন করেন, তিনিই সেই তুরতায়া গুণময়ী-মায়ার আক্রমণ হইতে পরিত্রাণ পান। ৪৭।

নির্মায়াবশত যিনি সমস্ত কর্মফল বর্জন করেন, সর্ববর্দ্ম সন্ন্যাসও করেন, তিনিই সেই সর্ববর্দ্মফলত্যাগ জন্য নির্দ্দ হন্। ৪৮।

সেই গুণাতীত ভক্তিসম্পন্ন-পুরুষ মায়াবিহীনতা প্রযুক্ত নিদ্ধ ন্দ্র হইলে, তিনি তখন সেই বিধি-নিষেধাত্মক চতুর্বেবদও পরিত্যাগ করেন। তাঁহার সেই বৃধিনিষেধাত্মক বেদ সমুদয় পরিত্যাগ হুইলে, তিনি তখন কেবল অবিরত ক্ষুরিত শুদ্ধ-অখণ্ডামুরাগ প্রাপ্ত হন্।৪৯'।

ঐ প্রকার মহাত্মা অগ্রে নিজে মুক্ত হইয়া অক্যান্য সমস্ত লোককে মুক্ত করেন। ৫০।

#### সপ্তম অনুবাক্।

প্রেমের 'স্বরূপ' কোন বাক্য দ্বারা প্রকাশ করা যায় না। সেইজগুই প্রেমের 'স্বরূপ' অনির্বিচনীয়। ৫১।

কোন ব্যক্তির কথা কহিবার ক্ষমতা না থাকিলে

— সে কোন সামগ্রী আস্থাদন করিলে যেমন
তাহার গুণ বলিতে সক্ষম হয় না, তত্রপ প্রেম
আ্বাদিত হঁইলে বা সম্ভোগ করিলে যে কি
স্থা বোধ হয়, তাহাও বাক্য দ্বারা প্রকাশ
করা যায় না। ৫২।

কিন্তু কোন কোন প্রেমসম্পন্ন পাত্রে, সেই

প্রেম প্রকাশ হয়। ঐ প্রকার প্রকাশ হইবার কারণ, প্রেমাস্পাদ। কারণ, প্রেমাস্পাদের বিভামানতা না থাকিলে, প্রেম কখনই প্রকাশিত হইতে পারে না। প্রেমিকের অন্তরে প্রেম ক্ষুরিত হইলে, তাঁহার দেহরূপ পাত্রে সেই প্রেমের অস্তিবজ্ঞাপক অনেকগুলি লক্ষণের প্রকাশ হয়। ৫৩।

সর্ববিগুণরহিত, কামনারহিত, প্রতিক্ষণে বর্দ্ধনশীল সূক্ষ্মতর অবিচ্ছিন্ন অন্মুভবই প্রেমের 'স্বরূপ'। ৫৪।

কেছ প্রেমের 'স্বরূপ' প্রাপ্ত এবং অবগত ছইলে, তিনি প্রেমই অবলোকন করেন, প্রেমের বিষয়ই শ্রবণ করেন, প্রেমের বিষয়ই বলেন ও প্রেমের 'স্বরূপ'ই চিন্তা করেন। ৫৫।

ত্রিগুণ অথবা আর্ত্তাদি ভেদানুসারে একই প্রেম, ত্রিধা বিভক্ত। ৫৬।

পূর্ববস্ত্তানুসারে অবগত হওয়া যায়, ত্রিবিধ গুণভেদান্তসারে প্রেমও ত্রিবিধ। সত্ত-গুণাত্মক যে প্রেম, তাহা সান্ত্রিক প্রেম: রক্ষো-গুণাত্মক যে প্রেম তাহা রাজস প্রেম এবং তম-গুণাত্মক যে প্রেম, তাহা তামস প্রেম। সর্বেবাতর তামস প্রেমাপেক্ষা তৎপূর্বব রাজস প্রেম শ্রেয়স্কর। সাদ্বিকপ্রেমোত্তর বা সান্ত্বিক প্রেমের পরবর্ত্তী যে রাজস প্রেম, তাহা অপেক্ষা তৎপূর্ব্ব সাত্ত্বিক প্রেমই শ্রোয়ন্ধর। সেইজগ্যই বলা হইয়াছে. উত্তরোত্তর শ্রেণীর প্রেম অপেক্ষা পূর্ববপূর্বব শ্রেণীর প্রেম শ্রেয়স্কর। আর আর্ত্তাদি ভেদক্রমে যে ভিন প্রকার প্রেম আছে, তাহাদের মধ্যে সর্বেগত্তর

শ্রেণীর প্রেমাপেক্ষা মধ্যম শ্রেণীর প্রেম মঙ্গলজনক। তাহাপেক্ষা সর্ব্বশেষশ্রেণীর যে প্রেম,

তাহাই স্থমঙ্গলজনক। ঐ ত্রিবিধ প্রেমসম্পন্নদিগের মধ্যে অর্থার্থী-প্রেমিকই নিকৃষ্ট-প্রেমিক।
সেই অর্থার্থী-প্রেমিক অপেক্ষা জিজ্ঞাস্থ-প্রেমিকই
শ্রেষ্ঠ। সেই জিজ্ঞাস্থ-প্রেমিক অপেক্ষা আর্ত্তপ্রেমিকই সর্ব্বোৎকৃষ্ট। ৫৭।

#### অষ্ট্ৰম অনুবাক্।

জ্ঞান-বিষয়িণী সাধনা সকল অপেক্ষ\ ভক্তি-বিষয়িণী সাধনা সকল সহজ বলিয়া, ভক্তি অভি স্থলভ । ৫৮।

়ভক্তি যে স্থলভ, সে সম্বন্ধে সমং ভক্তিই

প্রমাণ বলিয়া, সে সম্বন্ধে অপর কোন প্রমাণ নিপ্প্রয়োজন। ৫৯।

ভক্তি শান্তিরূপা, ভক্তি পরমানন্দরূপা।
সেইজন্ম ভক্তির সাধনা সকলও কটসাধ্য নহে।
কারণ, যাহার সহিত শান্তি এবং পরমানন্দের
সংস্রব, তাহা লাভ করিবার জন্ম স্বভাবতই প্রবৃত্তি
ইইয়া থাকে; স্কৃতরাং তাহা লাভ করিতে কোন
ক্লেশবোধ হয় না। সেইজন্ম জ্ঞানাপেক্ষা ভক্তি
অবশ্যই স্থলত। ৬০।

শান্তি এবং প্রমানন্দ্রপা-ভক্তি-শক্তিদম্পন্ন যিনি, তাঁহার স্বভাবতই কোন লোকের অহিত চিন্তা করিবার প্রবৃত্তি হয় না। সেই জন্যই এই সূত্রে বলা হইয়াছে, লোকের অপকার-চিন্তা ঐ প্রকার ভক্তের কার্য্য নহে। কারণ, লোক-বিধিনিষেধাত্মক-. বেদশীল ঐ প্রকার ভক্তলোক, লোকিক ব্যাপার-সমূহ, বিধিনিষেধাত্মক-বেদ সকল এবং অবশেষে আপনাকে পর্যান্ত ভগবচ্চরণে নিবেদন করিয়াছেন বলিয়া, ঐ সকলের কোনটীতেই তাঁহার অমুরাগ নাই। তিনি সর্বব্যাগী বলিয়া তাঁহার কোন লোকের অনিফ-চিস্তাতেও প্রয়োজন নাই, তাহাতে আস্থান্ত নাই। ৬১।

ঐ প্রকারে অন্যান্ত সমস্ত এবং আপনাকে পর্যান্ত সম্পূর্ণরূপে ভগবচ্চরণে নিবেদন করিতে না পারিলে, লৌকিক ব্যবহার সক্ল বর্জ্জনীয় নহে; কিন্তু সেই সকলের ফলত্যাপ কর্ত্তব্য। তাহাতে অপারক হইলে, তাহা সম্পন্ন করিবার সাধনা করা বিধের। ৬২।

্যে পুরুষ লোকিকতা, সমস্ত বেদাচার, নিজের

#### সাৰ্শ।

সর্ববন্ধ এবং নিজেকে পর্যান্ত ভগবচ্চরণে সমর্পণ করিতে পারেন নাই, তিনি সিদ্ধ-ভৃক্ত নহেন। তিনি ভক্তির সাধনায় প্রবৃত্ত থাকিলে, সাধক-ভক্তের পক্ষেযে সকল নিষেধ নির্দ্ধারিত আছে, সে সকলের মধ্যে তাঁহার কোন প্রকার স্ত্রী-ধনসম্বন্ধে শ্রেবণ নিষিদ্ধ, নাস্তিক চরিত্র শ্রেবণ নিষিদ্ধ এবং নিজের বৈরী-চরিত্র শ্রেবণ করাও নিষিদ্ধ। ৬৩।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে অভিমান ও দম্ভ বর্জ্জনীয়। ৬৪।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে সমস্ত আচার হরিতে অর্পণ করিয়া, তাঁহার নিজের কাম-ক্রোধাভিমান প্রভৃতি সেই হরির প্রতিই করণীয়। ৬৫।

কোন শুদ্ধ-ভক্ত যথন অবগত হন—ব্রহ্মা, বিষ্ণু ও মহেশ্বর, এই যে ত্রি-রূপ বা অপর কোনু

ত্রি-রূপ, এক পরমেশ্বরেরই—তখন তাঁহার ত্রি-রূপকে অভেদ বা একই বোধ হয়। ঐ প্রকার ুবোধদারাই সেই পরমেশ্বরীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গসম্পন্ন হইয়া থাকে এবং প্রমেশ্বর যে অদিতীয়, ইহাই বোধ হইয়া থাকে। তথমই সেই অদিতীয় পরম-প্রেমাম্পদ-পরমেশরের প্রতি শুদ্ধ-প্রেমিক-ভক্তের ্রপ্রেম, কার্য্য করিতে থাকে। সেই প্রেম, দাস্যভাবাত্মক লক্ষণ সকল দারা বা মধুর-রসাত্মক-ঁ কান্তা-ভাবাত্মক লক্ষ্মণ সকল দ্বারা সেই অদিতীয় পরম-প্রেমাম্পদ-পর্মেশ্বরের প্রতিই স্ফুরিত হইয়া থাকে। সেইজগ্যই এই সূত্রে বঁলা হইয়াছে— "সাধক-ভক্ত যখন সমস্ত আচার হরিতে' অর্পণ করত তাঁহার নিজের কামক্রোধাভিমান প্রভৃতিও সেই হরিব প্রতিই নিয়োজিত করিতে সক্ষম হন্,

তথনই তাঁহাতে শুদ্ধ অধৈতবোধ ক্ষুরিত হয়।
তথন তিনি পরমেশরীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গপূর্বক নিত্যদাস্থভাব অথবা নিত্য-কান্তাভাবাত্মক প্রেম দারা
সেই পরম-প্রেমাস্পদ-পরমেশরের ভজনা করিতে
সমর্থ হন্।" সেইজন্মই বলা হইয়াছে, ঐ প্রকার
সাধকের পক্ষে পরমেশরীয় ত্রি-রূপ ভঙ্গপূর্বক
সেই পরম-প্রেমাস্পদ-পরমেশরের নিজে নিত্যদাস
অথবা নিজে নিত্য-কান্তা বোধ করিয়া শুদ্ধপ্রেমময়ীক্রিয়াযোগ দ্বারা তাঁহার ভজনা করা
বিধেয়। সেইজন্মই বলা হইয়াছে.—

"ত্রিরূপভঙ্গপূর্ব্বকং নিত্যদাস

নিত্যকান্তা।

.ভজনাত্মকং বা প্রেমএব কার্য্যং প্রেমএব কার্য্যমৃ<sup>2</sup>'ইতি। ৬৬।

#### শবম অনুবাক্।

ঐকান্তিকী-ভক্তিসম্পন্ন ভক্তগণই সকলের প্রধান। ৬৭।

একান্ত-ভক্তগণ পরস্পর সন্মিলিত হইলে কণ্ঠাবরোধ, রোমাঞ্চ এবং অশ্রুটনন্দু সকল দ্বারা তাঁহারা পরস্পর সম্ভাষিত হইয়া প্রেমানন্দ সম্ভোগ করিয়া থাকেন। তাঁহাদের প্রত্যেকেই নিজ সাধনী-শক্তি দ্বারা নিজকুল এবং ধরণী পবিত্র করিয়া থাকেন। ৬৮।

ঐ সকল ভক্তগণ তীর্থ সকলে সমাগত হইয়া, সে সকলের প্রত্যেকটীকে পরম-তীর্থ করেন। তাঁহাদের কৃত কর্ম সকলের প্রত্যেকটীকে স্কর্ম-রূপে পরিণ্ঠু করেন। তাঁহারা আপনাদিগের

ইচ্ছামুসারে শাস্ত্র সকলের প্রত্যেক থানিকেই সৎ-শাস্ত্র করেন। ৬৯।

ঐ সকল ভক্ত হরিময়। সেইজন্ম তাঁহার।
শক্তিসম্পন্ন। তাঁহার। সর্ববশক্তিসম্পন্ন বলিরাই
তীর্থ সকলে তাঁহাদের আগমন হইলে, তার্থ সকল
পরম-তীর্থ হয়। সেইজন্মই তাঁহাদের অনুষ্ঠিত
কর্ম্ম সকলও স্কর্ম্ম হয়। সেইজন্মই তাঁহাদের
ইচ্ছা হইলে সর্ববশাস্ত্রই সৎ-শাস্ত্র হইতে পারে।
তাঁহারা সেই সর্বশক্তিমান্ হরির সহিত অভিন্ন।
সেইজন্মই তাঁহাদের 'তন্ময়া' বলা হইরাছে। ৭০।

একান্ত-ভক্তগণ কর্তৃক পিতৃ-পুরুষের। পুলকিত হন্, তাঁহাদের দর্শনে ও তাঁহাদের সংস্রবে দেবতার। নৃত্য করেন এবং এই ভূমগুল নাথসম্পন্ন হয়। ৭১। সেই সকল নিরভিমান ভক্তের জাতি, বিস্থা, রূপ, কুল, ধন ও ক্রিয়া প্রভৃতি বিষয়ে পার্থক্য নাই। তাঁহাদের প্রত্যেকেই ঐ সকল সম্বন্ধে অদৈতজ্ঞানী। ৭২।

উক্ত শ্লোকান্সুসারে অবগত হওরা যায়, নানা-জাতীয় নানা ব্যক্তি ভক্ত হইলে, তাঁহাদের আর •জাতি সম্বন্ধে পার্থক্য থাকে না। তখন তাঁহাদের সকলেরই এক জাতি বা বর্ণ হয়। যেহেতু তাঁহারা হরির। ৭৩।

#### দশ্ব অনুবাক্।

সাধক-ভক্তের তর্ক অকরণীয়। কারণ, তর্ক করিলে সংশয় ও অবিশাস হয়। তর্ক দ্বারা রুণা ় সময় নৃষ্ট হয়। বৃষ্ট ।

#### সাথনা

তর্কে বাহুল্য ও অবকাশ আছে বলিয়া এবং তর্ক অনিয়ত বলিয়াই ভক্ত-সাধকের তর্ক করা অকর্ত্তব্য। কারণ তর্ক করিবার সময় বহু বাক্যবায় করিতে হয় বলিয়া, তর্ক সহজে অল্পসময়-মধ্যে মেটে না। অ্থচ তাহা উভয় পক্ষীয় কোন তার্কিকেরই উপকারজনক হয় না। বরঞ্চ তাহা উভয় পক্ষেরই অনিষ্টকর হয়। সেইজন্য তর্ককে অবকাশ্ব বা শূন্য বলা যায়। স্বতরাং সেইজন্ম তর্ককে বুথাই বলা যাইতে পারে। তর্ক, নিত্য-হরি নহে। স্তুতরাং তাহাকে নিয়ত না বলিয়া অনিয়তই বলিতে : হয়। যাহা অনিয়ত তাহাই অনিতা। স্কুতরীং সাধক-ভক্তের তাহাতে অমুরাগ হওয়া मण्यर्व नियिक्त । १৫।

সাধক-ভক্তগণের পক্ষে ভক্তি-বিষয়ক শান্ত

সকল মনন করা কর্ত্তব্য। তাঁহাদের পক্ষে
ভক্তি-বৃদ্ধিকারক কর্ম্ম সকলও অনুষ্ঠেয়। ৭৬।
তাঁহারা স্থ্য-ছঃখ ইচ্ছা-লাভাদি ত্যাগে
ভক্তনোপযোগী ভবিশ্বকালের প্রতীক্ষা না করিয়া,
রুথা ক্ষণার্দ্ধ অতিবাহিত করেন না; তাঁহারা নিয়তই
হরি-ভঙ্কনা করেন। ৭৭।

ঐ প্রকার সাধকের পক্ষে অহিংসা, সত্য, শুদ্ধাচার, দয়া এবং আস্তিকতা প্রভৃতি পালনীয়। ৭৮।

্র নিশ্চিন্তার সহিত সর্ববদা সর্ববভাব দারা ভগবান্ ভজনীয়। ৭৯।

সঙ্কীর্ত্তন ধারা অর্চিত হইলে ভগবান্ শীঘ্রই আবিভূতি হন্ এবং নিজ আবির্ভাব—সেই সঙ্কীর্ত্তন-স্থলের সমস্ত সিন্ধান্তক্তগণকে অমুভব করান।৮০।

#### <u>সাধনা।</u>

সেইজন্মই ভক্তির মহাগোরব। ত্রি-সত্য-যুগেই ভক্তি গরীয়সী—ত্রি-সত্যযুগেই ভক্তি গরীয়সী। সত্য, ত্রেতা এবং দ্বাপর্র, এই তিন যুগই মিথা। নহে। সেইজন্ম ঐ তিন যুগকেই ত্রি-সত্য বলা হইয়াছে। অথবা ত্রি-সত্য শব্দ, ত্রি-কালবাচকও বল। যাইতে পারে। বর্ত্তমান, ভূত এবং ভবিশ্বৎ, এই ত্রি-কালই সত্য ; এই ত্রি-কালেই ভক্তির প্রাধান্ত। অথবা ত্রি-সত্য শব্দ—ব্রহ্মা-বিষ্ণু-মহেশুরবাচকও বলা যাইতে পারে। ঐ ত্রি-সত্যে, ভক্তিই গরীয়সী; কারণ,পূর্ব্ব সূত্রানুসারে ঐ ত্রি-মূর্ত্তিই অভেদ, স্থতরাং ঐ ত্রিমূর্ত্তিতে ভক্তিই শ্রেষ্ঠ। ঐ ত্রি-সত্য শক্তের অন্যান্য অর্থও করা যাইতে পারে। ৮১ ।

#### সাথনা।

উদ্রেক হইলে. সেই ভক্তিকে দিবা-ভক্তি বলা যাইতে পারে। সেই দিবা-ভক্তি দিবাাসক্তিময়ী। নারদের মতে সৈই-একা-দিব্যাসক্তিময়ী ভক্তির একাদশ প্রকার বিকাশ। সেই সকলের প্রথম 'বিকাশ গুণমাহাত্ম্যাসক্তি, দ্বিতীয় বিকাশ রূপাসক্তি, তৃতীয় বিকাশ পূজাসক্তি, চতুর্থ বিকাশ স্মরণাসক্তি, পঞ্চম বিকাশ দাস্যাসক্তি, যন্ত্ৰ বিকাশ স্থাসক্তি, স্থ্ৰম বিকাশ কান্তা-সক্তি, অন্টম বিকাশ বাৎসল্যাসক্তি, নবম বিকাশ /আত্মনিবেদনাসক্তি, দশম বিকাশ তন্ময়াসক্তি, একাদশ বিকাশ পরমবিরহাসক্তি। ৮২।

কুমার, ব্যাস, শুকদেব, শাণ্ডিল্য, গর্গ, বিষ্ণু, কৌণ্ডিল্য, শেষ, উদ্ধব, বারুণি, বলী, হন্মান্, বিভীষণ প্রভৃতি ভূক্তাচার্য্যদিগের সহিত স্বপ্রসিদ্ধ

#### माधना।

ভক্তাচার্য্য ব্রহ্মর্ষি নারদের ভক্তিসম্বন্ধে অনৈক্য না থাকায়, তিনি তাঁহাদের প্রতিবাদসূচক বিজ্ঞপকে ভয় না করিয়া, এই ভক্তি-শাস্ত্র ধারা ভক্তি-সম্বন্ধে নিজ মত প্রকাশ করিয়াছেন। ৮৩।

যিনি এই ব্রহ্মর্থি নারদ কথিত ভক্তি বিষয়ক
মঙ্গলজনক শিবানুশাসন বিশাসের সহিত শ্রদ্ধা
করেন, তিনিই ভক্ত হন্। তিনিই নিশ্চিত
ভাপনার প্রেমাম্পদ সেই প্রিয়নাথ-শ্রীহরিকে লাভ
করেন। ৮৪।

সমাধা।

# স্থতি ।

# স্থুক্তি।

-1001

প্রথম ভাগ।

----

#### প্রথম অধ্যায়।

চিন্তা অপেক্ষা উৎকট ব্যাধি নাই। নিশ্চিন্তা অপেক্ষা নির্ব্যাধি নাই। মুক্তি ব্যতীত সম্পূর্ণ নিশ্চিন্তায় অধিকার হয় না। সেইজন্মই মুক্তির বিশেষ প্রয়োজন ১১।

্দাস্থ ও প্রভুত্ব, উভয়ই বন্ধন। কিন্তু কৃষ্ণ-দাস্থ্য, সংসার হইতে মুক্ত হইবার হেতু। ২। সাযুক্তামুক্তি, ব্যতীত বৈষ্ণব, বিষ্ণুত্ব পাইতে

পারেন না। অনেক বৈষ্ণণ সাযুজ্যমুক্তি চাহেন না। তাঁহাদের বিষ্ণুসেবাতেই বিশেষ আনন্দ।৩। এক দেহ পরিত্যাগ করিলে আবারু অপর দেহ অবলম্বন করিতে হয়। তাহা মুক্তি, শাস্তি এবং প্রকৃত সুখের কারণ নহে। আজুজ্ঞানবশতঃ ত্রিবিধ-দেহত্যাগ হইয়া থাকে। কেবল স্থূল-দেহত্যাগই মুক্তি নহে।৪।

জীবত্বের নাশই পরা-মুক্তি। তাহাই পরমাশান্তির জননী। তাহাই পরমন্থথের কারণ। ৫।
জনেকের ধারণা, কাশীক্ষেত্রে মৃত্যু হইলে
মুক্তিলাভ হয়; কিন্তু কাশীখণ্ডের মতে, কেবল
কাশীতে মরিলেই মুক্তি হয় না। কাশীখণ্ডের মতে,
কাশীতে নিম্পাপভাবে বাস করিয়া মৃত্যু হইলেই
মুক্তি হইয়া থাকে। ৬।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

অনেক আর্য্যশাস্ত্রেই মুক্তির উল্লেখ আছে। সকল প্রকার মতের মুক্তির লক্ষণ একপ্রকার নতে। ১।

অনেক বৈক্ষবশান্ত্রেই পঞ্চ-প্রকার মৃক্তি স্বীকার
করা হইয়াছে। সেই পঞ্চ-প্রকার মৃক্তির মধ্যে
প্রথম প্রকার সাষ্টি, দ্বিতীয় প্রকার সালোক্য,
তৃতীয় প্রকার সামীপ্য, চতুর্থ প্রকার সারূপ্য ও
পঞ্চম প্রকার সাযুক্য। কাশীথণ্ড প্রভৃতির মতে
নির্ব্বাণও এক প্রকার মৃক্তি। জীবন্মৃক্তি-গীতা
প্রভৃতির মতে, দ্বীবন্মৃক্তিও এক প্রকার মৃক্তি।
অফ্টাবক্র-সংহিতা প্রভৃতির মতে, বিদেহকৈষব্যও এক প্রকার মৃক্তি। অনেক শাস্ত্রমতে,
কৈরলাই চবম-মৃক্তি। ঐ সকল ব্যতীত জারও

কত প্রকার মৃক্তি আছে। প্রয়োজনামুসারে অস্থান্য সময়ে সে সকল বিষয় প্রকাশ করিবার ইচ্ছা রহিল। ২।

#### তৃতীয় হ্বধায়।

অনেক শাস্ত্রেই ভক্তির প্রাধান্ত সূচিত হইয়াছে। অধ্যাত্ম-রামায়ণের যুদ্ধকাণ্ডীয় সপ্তম অধ্যায়মতে,—

"ভক্তির্জনিত্রী জ্ঞানস্থা, ভক্তিমে কি-প্রদায়িনী। ভক্তিংগীনেন যৎ কিঞ্চিৎ কৃতং সর্ব্ব-

মমং গ্রম্॥"

উক্ত শ্লোকান্সুসারে ভক্তি-সাহায্যে মোক্ষলাভও হইয়া থাকে। যোগবাশিষ্ঠের মতে, মানসা-শান্তিই মোক্ষ। উক্ত গ্রম্থে বলা হইয়াছে,—

' ''মনঃ প্রশমনো রাম! মোক্ষ ইতাভিধীয়তে॥''

উক্ত যোগনাশিষ্ঠের তৃতীয় সর্গের অফ্টম শ্লোকে বাল্মীকি কহিয়াছেন.—

"অশেষেণ পরিত্যাগো বাদনানাং

य छेखनः।

মোক ইত্যাচ্যতে ব্ৰহ্মন্! স্এৰ বিমলঃ ক্ৰমঃ॥"

উক্ত শ্লোকামুসারে অবধারণ করিতে হয় বাসনা সকলের সম্পূর্ণ ত্যাগই উত্তম-মোক্ষ।

শ্রীমস্তাগবতোক্ত দ্বিতীয় স্কল্পের দশম অধ্যায়ে বলা হইয়াছে,—

"মুক্তিহিত্বাম্মথারপ্যং স্বরূপেণ ব্যবস্থিতিঃ॥"

#### চতুর্থ অধ্যায়।

বন্ধ-জীবের পুরুষার্থ নাই। মুক্তিলাভ হইলেই প্রকৃত পুরুষার্থ লাভ হইয়া থাকে। স্থপ্রসিদ্ধ সাখ্যাদর্শনে ভগবান্ কপিলদেব কহিয়াছেন,— ''ত্রিবিধ-চঃখাত্যস্তনিরত্যত্যস্ত-

পুরুষার্ঘঃ 🗝

য়থার্থ ই ত্রিবিধ-তঃখের অভিশয় নিবৃত্তিই পরম-পুরুষার্থ । কারণ, ঐ ত্রিবিধ-তঃখ থাকিতে পরম- পুরুষার্থজনিত পূর্ণ-স্বাধীনতা লাভ হওয়। অতি অসম্ভব। পূর্ণ-স্বাধীনতা ঘাঁহার আছে, প্রকৃত কথার তিনিই পুরুষ। সেই পুরুষের অধীন শ্রেক্তি, কিন্তু তিনি প্রকৃতির অধীন নহেন। পুরুষত্ব লাভ হইলে জার জীবত্ব থাকে না। জীবত্বের অভাবে কেবল শিবই হইতে হয়। পরিমিত লবণপিণ্ডের সহিত মহাসমুদ্রের অভাত্ত সংস্রব হইলে, সেই পরিমিত লবণপিণ্ডের অভাব-বশতঃ কেবলমাত্র জলরাশিই বিভ্যমান থাকে। জীবের অভাবে কেবল শিবই বিভ্যমান থাকে।

#### পঞ্চম অধ্যায়।

্রশরীর, ত্রিবিধ। স্থল-শরীর বা জড়-শরীর, সূক্ষ-শরীর এবং কারণ-শরীর। অস্থি, মাংস,

শোণিত প্রভৃতির সমষ্টি যে শরীর, তাহাকেই স্থূল-শরীর বলা হইয়া থাকে। সেই স্থূল-শরীরের অভ্যন্তরে ষ্ট্চক্র বিছ্নমান। সেই ষ্ট্চক্রের সর্ববাধচক্রের নাম, মূলাধার-চক্র। সেই চক্রেই ভূলোক অবস্থিত! সেই ভূলোকে বা পৃথিবীতে জীব বা জীবাত্মার বাসস্থান। ঐ ভূলোকে বা পৃথিবীতে যতকাল বদ্ধভাবে জীবের অবস্থিতি থাকে, ততকাল সেই জীবকে মুক্ত বলা যায় না ; কিন্তু ঐ জীব যথন সেই ভূলোক হইতে সহস্রার স্থিত ব্রহ্মলোকে বা শিবলোকে যাইতে সক্ষম হন্, তখনই তাঁহার জৈবভাবের নিবৃত্তি হয়। সেই জৈবভাবের নিরুত্তিকেও এক প্রকার মৃক্তি বলা যাইতে পারে। ১।

সম্পর্ণ 'রেচক' অভ্যাস দ্বারা ভারাতে সিদ্ধ

হইলে, মূলাধার-চক্রস্থ ভূলোক হইতে অয়স্বাস্তমণি কর্ত্তক আকৃষ্ট লোহের গ্রায়, সেই সহস্রারম্বিত প্রমশিব কর্তৃক জীব আকৃষ্ট হন। সেই আকর্ষণ ঘাঁরী স্বযুম্বার মধ্যগত ব্রহ্মনাড়ীর বা জ্ঞাননাড়ীর মধ্য দিয়া মুক্ত-জীব পরমশিবে সঞ্চত হন। তথনই উভয়ের ঐক্য বা যোগ হয়। সেই যোগদনিত আনন্দ, সেই মৃক্ত-জীবই সম্ভোগ করিয়া থাকেন। সেইজন্ম তখন তাঁহাকে যোগানন্দ বলা যাইতে পারে। জীব ঐ প্রকারে যোগানন্দ হইলে, অনুলোম-বিলোমক্রমে সর্ববচক্রে ভ্রমণ করিলেও তিনি অজ্ঞানে অভিভূত হন্ না। ২।

#### দ্বিতীয় ভাগ।

#### প্ৰথম অধায় ৷

যে নিজে সংসারী, সে অপর একজন সংসারীকে দোষে কেন ? অপর সংসারীকে দূষিবার পূর্বের নিজের সংসার ত্যাগ করা উচিত। ১।

যে ব্যক্তি পথভান্ত হইয়া ঘূরিতেছে, তাহাকে কেবল পথহার। হইয়া ঘূরিতেছ কেন বলিলে, তাহার কি উপকার হইবে ? তাহার গন্তব্যপথ যদি জান, তাহা দেখাইয়া দাও। সংসারী হইয়া থাকা মনদ বলিয়া, কেবল একজন সংসারীকে দূষিলে কি হইবে ? তোমার যদি ক্ষমতা থাকে, তাহার সংসার হইতে উদ্ধারের উপায় করিয়া দাও। ২।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

এরূপ অনেক অসচ্চরিত্র লোক আছেন,
,যাঁহারা আপনারাও কোন সৎকার্য্যের অনুষ্ঠান
করেন না, অন্য কেহ তাহা করিবার উদ্যম করিলে
ক্ষমতামুসারে বাধা দিবার চেন্টা করেন। তাঁহারাই
মুক্তির মহাপ্রতিবন্ধক। তাঁহাদের কুসঙ্গ,
সর্বতোভাবে পরিহার্য। ১।

নিজের মানসী-কুবৃত্তি সকলও মৃক্তিলাভের বিষম-বাধা। সচৈতত্ম-গুরু-নির্দ্দেষিত সাধনার দ্বারা ঐ সকল বাধা অপস্থত করিয়া মৃক্তিলাভের অধিকারী হইতে হয়। ২।

় আক্ষ-জ্বল মলিন হইলে, তাহাকে নির্মাল করা স্পতি কঠিন। সংসারীলোককে আবদ্ধজ্ঞলের স্থায় জানিবে। ৩।

# পাক্ত।

যিনি সহজেই কোন জীবের রূপ ও গুণে মুর্থ হন, তাঁহার মুক্ত হইবার অনেক বিলম্ব আছে। ৪। অনেক সংসারীজীব ললনার উপাসনায় যত রত, তাঁহারা যদি প্রমেশ্বরের উপাসনায় তত রত ইতৈন, তাহা হইলে তাঁহাদের মুক্তির অধিকারী ইইবার কি আর অবশিষ্ট থাকিত ৮৫।

স্বর্গীয় বৃত্তাস্ত শুনিবার জন্ম-স্পানীয় কথা শুনিবার জ্বন্থ যাঁহার আগ্রহ আছে, ভাঁহার মধ্যে সন্তাবও আছে। তিনি মুমুক্ষ্। কোন দিন ভাঁহার অবশ্যই মুক্ত হইবার সম্ভাবনা আছে। ৬।

বাসনা নির্ত্তি ২ইলে, আশা নির্ত্তি হয়। বাসনা থাকিতে আশার নির্ত্তি ২ইতে পারে না। ৭ ১

অজ্ঞান নিবৃত্তি হইলে, অভক্তি নিবৃত্তি হয়। অজ্ঞানৰণতই অভক্তি ফারিত হয়।৮। অজ্ঞানবশতই জীবের নানাপ্রকার বন্ধন।
অক্তানবশতই জীবের অমক্ষল হইয়া থাকে।
অজ্ঞান নিরাকৃত হইলে, কোন বন্ধন এবং কোন
অক্ষ্যলই থাকে না। অজ্ঞানই জীৱের বিষম-বন্ধন।
আজ্ঞনই অন্ধকার। ১।

দিব্যজ্ঞানময়ী ঐশী-জ্যোতিতে যখন মনো-মন্দির আলোকিত হয়, তখনই অজ্ঞানান্ধকার তিরোহিত হয়। ১০।

্ অন্ধকার, অলোককে আর্ভ করিতে পারে না, আলোকই অন্ধকারকে আর্ভ করে। অজ্ঞানান্ধকার, জ্ঞানালোককে আর্ভ করিতে পারে নি জ্ঞানালোকই অজ্ঞানান্ধকারকে আর্ভ করিতে পারে। জ্ঞানালোকেরই মহীয়সী-শক্তি। ১১। নিশ্মায়া-শক্তিই চিৎ-শক্তি। সেই চিৎ-শক্তিই

# মৃক্তি।

কালী। তাঁহারই এক বিকাশের নাম দিব্যজ্ঞান।
সেই দিব্যজ্ঞান, গুরুরূপ-পরম-শিবে নিহিত
থাকে। বন্ধ-জীব গুরু-কৃপাবলেই সৈই দিব্যজ্ঞান
লাভ করিয়া তুংখময় সংসার হইতে অব্যাহার্ত
পাইয়া থাকেন। ১২।

নানা বিষয়ে জ্ঞান হইতে পারে। দিব্যজ্ঞানের সহিত তুলনা করিলে সে সমস্তকেই অজ্ঞান বলিতে হয়। ১৩।

যিনি দিবাজ্ঞানরপ সূর্পে ঝাড়িয়া সকল ধর্ম্মের সকল সার গ্রহণ করিতে পারেন, তিনি ধর্মা-জগতে একজন সামান্ত লোক নহেন। তাঁহার যেরূপে দিবাজ্ঞান, সেরূপ দিবাজ্ঞান স্থল্ঞ নহে। ১৪।

मिवाळान नाड इंडेलई मःमात्र इंडेएं पूर्वि

লাভ হইয়া থাকে। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই প্রকৃত স্বাধীন হওয়া যায়। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই শান্ত হওয়া যায়। সংসার হইতে মৃক্তিলাভ হইলেই মহান্ত হওয়া যায়। প্রকৃত মহান্ত যিনি, তিনিই প্রকৃত কৃষ্ণ-ভক্ত। ১৫।

### তৃতীয় ভাগ।

#### প্রথম অধ্যায়।

'আমি-আছি' বোধ যে শক্তি প্রভাবে হয়, তাহাই অহঙ্কার। সেই অহঙ্কার প্রসূতই মুমুতা। ১।

কাহারও বা অধিক মমতা, আর কাহারও বা অল্ল মমতা। প্রত্যেক জীবেই অল্ল বা অধিক পরিমাণে মমতা আছে। ২।

অহন্ধার থাকিতে একেবারে মমতাশূর্য হওয়। যায় না। ৩।

দয়া অপেক্ষা মমতা অধিক বন্ধন। এক ব্যক্তির অভাব, ত্বঃখ কিস্বা শোক দেখিয়া দয়ার উত্তেক হইলে, সেই অভাবের—সেই ছঃখের কিন্তা শোকের নির্ত্তি করিতে পারিলে, সে ব্যক্তি সম্বন্ধে দয়ারও নির্ত্তি হয়; কিন্তু যাঁহাদের প্রতি মমতা আছে, তাঁহাদের অদর্শনে বরঞ্চ সেই মমতার রৃদ্ধি হইয়া থাকে। তাঁহাদের বিন্যোগ হইলেও সেই মোহিনী-মমতার নির্ত্তি হওয়া ছুক্ষর। ৪। • 'আমি-আছি' বোধ না থাকিলে, 'আমার কিছু আছে'ও বোধ থাকে না। ৫।

্ 'এক-আছে' যাহার বোধ আছে, 'বহু-আছে'ও তাহার বোধ আছে। ৬।

্ যে জ্ঞান দ্বারা নিজের অস্তিত্ববোধ হয়, সেই জ্ঞান, দ্বান্নাই অস্থান্য সকলেরও অস্তিত্ববোধ হয়। ৭।

'আমি-আছি' বোধ বাতীত অন্য কিছু আছে,

# मुक्तिः।

বোধ হয় না। নিজের অস্তিত্ববোধই সৰুল বোধের কারণ। ৮।

নিজের অন্তিম্বনোধক জ্ঞান অব্যক্ত থাকিলে, ব্রহ্মজ্ঞানও ক্ষুব্লিত হইতে পারে না। ৯।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়।

মমতারই অপর নাম, 'বন্ধনাত্মক-অমুরাগ।' দেওয়া যায়। মমতা যাঁহার নাই, তাঁহার ঐ প্রকার অমুরাগও নাই। ঐপ্রকার অমুরাগশৃত্য যিনি, তিনিই বৈরাগী। ১।

যিনি নিরহন্ধার হইয়াছেন, তাঁহার কোন বস্তুতে মুমতাও নাই। মুমতা যাঁহার নাই, তাঁহার কিছুতে

### মুক্তি-

'বন্ধনাত্মক-অনুরাগ'ও নাই। বন্ধনাত্মক-অনুরাগশৃত্য ব্যক্তিই প্রকৃত বৈরাগী বৈরাগীই মুক্ত। ২। ্মমতার জনক, অহলার। নিরহদ্ধার হইতে নির্মানতার উৎপত্তি। বৈরাগীই নিরহদ্ধার—অতএব তাঁহার কিছুতেই মমতা নাই। বৈরাগী, সম্পূর্ণ নির্মাম। নির্মাম যিনি,ভাঁহার কৃষ্ণ ব্যতীত কিছুতেই অনুরাগ নাই। যাঁহার কৃষ্ণ ব্যতীত কিছুতেই

### চতুৰ্থ ভাগ।

#### ্ প্রথম অধ্যায়।

যিনি কখনও বন্ধ হন্ নাই এবং বাঁহার কখন বন্ধ হইবার সম্ভাবনাও নাই, তাঁহারই পক্ষে মুক্তি, তুচ্ছ। তুমি মায়া দারা দৃঢ়রূপে বন্ধ রহিয়াছ— অথচ তুমি মুক্তি চাহ না বলিতেছ; এ তোমার কি প্রকার কথা ? তোমার পক্ষে মুক্তি, তুচ্ছ নহে—'-' তোমার পক্ষে মুক্তি, অতি তুর্ল্ভ। ১। পরমেশর-শ্রীকৃষ্ণ ব্যতীত অন্যান্য সমস্তে

বীতরাগই মুক্তি। ২। পরমেশ্বর-শ্রীকৃষ্ণে সম্পূর্ণ অমুরাগ হইলে, অন্য

বস্তুতে আর অনুরাগ থাকে না। ও।

সংসার হইতে যাঁহার মনের ত্রাণ হইয়াছে, তিনিই মুক্ত। সংসার হইতে মুক্ত হইবার পদ্ধতি শিক্ষার নামই মুক্ত-শিক্ষা। মন্ত্র-শিক্ষার পরে মন্ত্র-দীক্ষা লাভ হইলে মুক্তি হয়। ৪। •

সিদ্ধ-জ্ঞানীও মুক্ত, সিদ্ধ-ভক্তও মুক্ত। সাংসারিক কোন বিশ্বই তাঁহাদের স্পর্শ করিতে পারে না। ৫।

### দ্বিতীয় অধ্যায়।

। জনী বা ক্স্তি । পরমাস্ত্রন্দরী যুবতী দেখিলেও যে যুবকের কামভাবের উদ্দীপনা হয় না, তিনিই জীবদ্মুক্তির অধিকারী। ১।

জীবশুক্ত-পুরুষ থিনি হইয়াছেন, তিনি জীব নহেন। তিনি জীবের ভায় কোন অসৎকার্য্যও করেন না।২।

যিনি জীবিতাবস্থায় মৃক্ত হইয়াছেন, তাঁহাকেই জীবস্ফুক্ত-পুরুষ বলা যায়। ৩।

কাহারও দৈহিক সৌন্দর্য্যে এবং যৌবনে যিনি মুগ্ধ না হন্, তিনিই জীবন্মুক্তপুরুষ। ৪।

যাঁহার কাহারও সহিত শত্রুতা কিম্বা মিত্রতা নাই, তিনিই জীবমুক্ত-পুরুষ। ৫।

পিতা-মাতা, ভ্রাতা-ভগিনী, পত্নী ও পুক্ত-কন্যা প্রভৃতি পরমাত্মীয়গণের প্রতি পর্য্যন্ত ঘাঁহার স্নেহ-মমতা নাই, তিনিই জীবমুক্ত-পুরুষ। ৬ i

যাঁহার পক্ষে স্থাতি এবং অখ্যাতি তুল্য,
তিনিই জীবন্মুক্ত-পুরুষ। জীবন্মুক্ত-পুরুষের
স্থ্যাতিতেও আনন্দ নাই, অখ্যাতিতেও নিরানন্দ
নাই। যিনি যৌবনে নিকাম হইয়াছেন, তিনিই
জীবন্মুক্ত-পুরুষ। ৭।

যাঁহার নির্দ্মল স্বভাব, যিনি স্বতি সরল, বিজ্ঞপ করিলে যাঁহার রাগ হয় না, তিরস্কার করিলে যাঁহার রাগ হয় না, ঘুণা করিলে যাঁহার রাগ হয় না, উৎপীড়ন করিলে যাঁহার রাগ হয় না — যাঁহার ছঃখ হয় না, যাঁহার নিন্দা করিলেও রাগের উদয় হয় না—ছঃখের উদয় হয় না, তিনিই জীবস্মুক্ত-পুরুষ। নিয়ত তাঁহার সংসর্গে থাকিলে অক্তানীও জ্ঞানী হয়।৮।

· বিশ্বন—শাঁহার পক্ষে বন্ধন নহে,তিনিই জীবমুক্ত-পুরুষ। তাঁহার কোন প্রতিবন্ধকই নাই।৯।

যে জীবদ্মক্ত-আত্মজ্ঞানী-পুরুষের আত্মজ্ঞানই অম্বর ইইরাছে, তিনি সকল প্রকার বেশই পরিত্যাগ করিতে পারেন—অথবা তিনি সকল প্রকার বেশই ধারণ করিতে পারেন। তাঁহার

## মৃক্তি।

নির্দ্দিষ্ট কোন বেশ নাই, তাঁহার নির্দ্দিষ্ট কোন সজ্জা নাই। তিনি যে চিদাম্বর—তিনি যে সাম্বর। তিনি সর্ববেশী হইয়াও অবেশী। ১০।

## তৃতীয় অধ্যায়।

তুমি জীবদ্মুক্ত-পুরুষ যাঁহাকে বলিতেছ, তিনিও এক সময়ে জীবত্ব দ্বারা বন্ধ ছিলেন। পরমেশরর শীক্ষণ্ডের সঙ্গে তাঁহার তুলনা, হইতেই পারে না। কারণ, পরমেশরের পক্ষে মৃক্তি, অতি তুচ্ছ। পরমেশরের মৃক্তির প্রয়োজনই হয় না। বাঁহার বন্ধনও নাই, তাঁহার মৃক্তিও নাই। তিনিই পরমেশর, তিনিই শীক্ষণ, তিনিই সচিদানন্দ-সদানিব, তিনিই সগুণ-নিগুণ ব্রহ্ম, তিনিই অবন্ধঅমৃক্ত। ১।

প্রমেখরের কথন বন্ধন হয় নাই। সেইজগ্য তাঁহাকে চিরমুক্তও বলিতে পার না।

পরমেশ্বের বন্ধন হয় নাই, সেইজন্য তিনি বন্ধও নন্—মুক্তও নন্। স্তব্যাং তিনি মুক্তি স্ত্ত্পপ্ল ভও বোধ করেন না। তাঁহার পক্ষে মুক্তি, অতি তুচ্ছ পদার্থ। কারণ, তিনি স্বয়ং মুক্তিনাথ। ২।

### চভুৰ্থ অধ্যায়

' বিদেহ কৈবল্য। বিদেহীর দৈহিক কোন কার্য্যই থাকে না। দেহের সঙ্গে তাঁহার কোন সম্বন্ধই থাকে না। ১।

স্থুল, সৃক্ষ এবং কারণ-শরীর হইতে আত্মার স্বতন্ত্রভাবে অবস্থানই বিদেহকৈবল্য। স্থুল, স্ক্র এবং কারণ-শরীরের সহিত আত্মার যতক্ষণ

# সুক্তি।

সম্বন্ধ থাকে, ততক্ষণ তাহার বিদেহকৈবল্য নহে।
মহাত্মা জনক, বিদেহকৈবল্যের অধিকারী হইয়াছিলেন বলিয়া, অদ্যাপি তাঁহাকে বৈদেহী বলা হয়।
পরমহংস মুনীশর-শুকদেব গোস্বামীও বিদেহকৈবল্য লাভ করিয়াছিলেন। অস্থান্থ অনেক
ব্রহ্মর্ষিও বিদেহকৈবল্যের অধিকারী হইয়াছিলেন। ২।

#### পঞ্চম অধ্যায়।

1.

নিকাণ। সমস্ত গুণকর্ম্মের অপ্রকাশকে নির্বাণ বলা যায় না। নির্বাণ শব্দের অর্থ, নাশ বলিলেও বলা যায়। কারণ, অগ্নি নির্বাণ হইলে, তাহা আর থাকে না। ১।

ঐ লোহ অগ্নি হইয়াছে। লোহ—অগ্নি ছিল না,

পরেও থাকিবে না। লোহ, অগ্নি হইয়াছে, অথচ সে লোহই আছে। শিব, জীব হইয়াছেন। শিব— জীব ছিলেন না, পরেও থাকিবেন না। অগ্নি নির্বাণ হইলেই যে লোহ, সেই লোহই থাকিবে— জীবের নির্বাণ হইলে,কেবল শিবই থাকিবেন। ২।

কাশীতে নিষ্পাপভাবে জাঁবের স্থুল, সূক্ষা ও কারণ নামক দেহত্যাগ হইলে, জাবের ঐ ত্রিবিধ-তমু হইতে ত্রাণ হয়। সেই ত্রাণের নামও কেহ কেহ নির্বাণ বলিয়া থাকেন। ৩।

তুমি নির্ববাণ প্রাপ্ত হইবে না। তোমার অহঙ্কারশক্তি নির্ববাণ হইবে। অহঙ্কার-শক্তি নির্ববাণ প্রাপ্ত হইলে, তুমি নিরহকার হইবে—নিগুণ ও নিজ্জিয় হইবে। ৪।

তুমি যতদিন না ঐ প্রকারে নিগুণ-নিজ্ঞিয়

হইতে পারিতেছ, ততদিন তোমার নির্বাণ হইবে না। ৫।

অনিত্যের নির্বাণ হইতে পাপে। নিড্যের নির্বাণ হয় না । জীব—অনিত্য, তাহার নির্বাণ হইতে পারে। আত্মা—নিত্য, তাঁহার নির্বাণ হয় না। ৬।

আত্মার নির্ব্বাণ হয় স্থীকার করিতে হইলে, .

যত দেহ—তত আত্মা স্থীকার করিতে হয়। এক
আত্মার নির্ববাণ হইলে, আরও অবশিষ্ট অনেক<sup>)</sup>
আত্মা থাকেন মানিতে হয়। ৭।

কাশীখণ্ডামুসারে জানা যায়, জাব—নিত্য নয়। কাশীখণ্ডের মতে জীবের কাশীতে দেহত্যাগ হইলে, তাহার শিবে নির্ববাণ হয়। ৮।

**क्रिकाल याहा ना शांक, जांहाई** अनिजा। त्य

অগ্নি নির্বাণ হয়, তাহা আর থাকে না ; সেইজন্ম তাহা অনিত্য। কোন জীবরূপ অল্লাগ্নি শিবসাগরে নির্বাণ হইলে, তাহার আর অস্তিত্ব থাকে না। ৯। সাবিকল্প ও নির্বিকল্প-সমাধির প্লারে নির্বাণ। আত্মার জীবত্ব নির্বাণ হইলে, আত্মার কৈবলা হয়। নির্বাণ এবং কৈবলা অভেদ নহে। ১০। নির্বাণের পর কৈবলা। কৈবলা, নির্বাণের ফল। ১১।

#### ষষ্ঠ অধ্যায়।

বৈশ্বলা। ক্রিয়াযোগের অন্তর্গত অনেক প্রকার সাধনা আছে। ক্রিয়াযোগের সাহায্যে ধ্যান-যোগে অধিকার হয়। ধ্যানযোগে সিদ্ধ হইলে তবে জ্ঞানযোগী হইতে পারা যায়। জ্ঞানযোগে সিদ্ধ

হইতে পারিলে নির্বাণ হয়। নির্বাণের পরে 'কেবল' হইতে পারা যায়। যিনি 'কেবল' হইয়াছেন, তিনিই প্রকৃত নিগুণি, নিজ্জিয় ও মধোগী হইয়াছেন। ১।

কবে তুমি নিগুণ-নিজ্জিয়-নির্ন্নিপ্ত-অযোগী হইবে ? কবে তুমি অসম-নিঃসম্বন্ধ হইবে ? কবে তুমি 'কেবল' হইবে ? ক্রিয়া-শক্তির সঙ্গে তোমার যোগ আছে ; সেই যোগ থাকার জন্ম তুমি সদসৎ নানা কর্ম্ম কর—সেই যোগ থাকার জন্ম তোমাকে সদসৎ নানা কর্ম্মের ফলভোগ করিতে হয়। ২।

সদসৎ উভয়বিধ ফলভোগই বন্ধন। ক্রিয়াশক্তির সহিত যথন তোমার অযোগ হইরে, তথনই
ভূমি সদসৎ কর্মফলরূপ বিষম-বন্ধন হইতে
নিষ্কৃতি পাইবে। ৩।

পাতঞ্জলদর্শনাসুসারে জ্ঞানই বুদ্ধিসত্ত। বৃদ্ধিসত্ত যাহা, তাহা প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি। বৃদ্ধিসত্ত্ব— ্প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি হইলে, জ্ঞানও প্রকৃতির অংশ প্রকৃতি স্বীকার করিতে হয়: কাবণ জ্ঞানই বুদ্ধিসত। আত্ম। 'কেবল' হইলে বুদ্ধিসত্ত-জ্ঞানের **সজে** ভাঁহার আর কোন সংস্থাব থাকে না ্বুব্ধিসত্ত-জ্ঞান তখন প্রকৃতিতে লয় হইয়া যায়। ৪। যোগই কৈবলোব কারণ:--- অথচ কৈবলা-লাভ হইলৈ, নির্বিকার ও অযোগী হইতে হয়। যেমন সাধনাই সিদ্ধিপ্রাপ্তির কারণ;— অথচ সিদ্ধিপ্রাপ্তি হইলে আর সাধনীর অমুষ্ঠানও থাকে না। ৫।

সূর্ববদশার পরবর্ত্তী যাহা, তাহাই কৈবল্য। কৈবল্যের অন্তর্গত কোন প্রকার দশাও নাই।

# স্বুক্তি।

সকল প্রকার স্থা-ছঃথের পরবর্ত্তী কৈবলা— কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার স্থাও নহে, কোন প্রকার ছঃখও নহে। জ্ঞানার্জ্ঞানের পববর্ত্তী কৈবলা—কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী জ্ঞানও নহে, অজ্ঞানও নহে। সকল প্রকার সদসৎ কর্ম্মের পরবর্ত্তী কৈবল্য—কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার সৎকর্ম্মও নহে, কোন প্রকার অসংকর্ম্মও নহে। সকল গুণের পরবর্ত্তী কৈবল্য—কৈবল্য গুণাতীত। কৈবল্যের মধ্যবর্ত্তী কোন প্রকার গুণাই নহে। ৬।

কৈবল্যলাভে সর্বব্যাগ হইতে পারে—কেবল আত্মত্যাগই হইতে পারে না। আমি, ক্মাত্মা— আমি আমাকে কি প্রকারে ত্যাগ করিব ? আমার সঙ্গে যে সকল বস্তুর সম্বন্ধ আছে, সে সকল বস্তু ত্যাগ করা যায়: আমার সঙ্গে যে প্রকৃতির, মায়ার, অনাজার, অস্মিতার বা অবিদারে সম্বন্ধ আছে. কৈইল্যলাভ হইলে ভাহাও পরিতাক্ত इया १।

সন্ন্যাস অর্থে সর্ববত্যাগ। নিজ ইচ্ছামুসারে সন্নাস গ্রহণ করিবার কাহারও ক্ষমতা নাই। আত্মজান ব্যতীত কৈবলা হয় না। কৈবলো প্রমস্থাস হয়।৮।

' ঐ স্তবৰ্গই মালিতা নহে। ঐ স্তবৰ্ণ মলিন হইয়াছে। ঐ স্তবর্ণে যখন মালিতা ছিল না, তখন ঐ স্তবর্ণ মলিনও ছিল না। ঐ মালিগ্য-বিশিষ্ট স্থবর্ণকৈ মালিম্যবিহীন করিতে পারিলে, আর উহাকে 'মলিন-স্থবৰ্ণ' বলা হইবে না; তখন উহাকে সুবর্গই বলা হইবে। জীবছ, আত্মার

মালিয়া। আত্মা জীবহুরূপে মালিয়া-বিশিষ্ট হইলে. তাঁহাকে জীবাত্মা বলা হয়। আত্মার জীবর-মালিস্ত না গাকিলে, আত্মা আর জীবাত্মা নহেন। তখন আগ্না—কেবলাকা, তখন আগ্না—শুদ্ধাত্মা, তখন আহা। —পরমহংসও নহেন। তখন আহা— পরমহংস্তের পরবর্তী। তথন আত্মা-গৃহস্তও নহেন, সন্নাদীও নহেন। তথন আত্মা--অগ্ কোন প্রকার আশ্রমী নহেন। তখন আক্রা— অজ্ঞানীও নহেন, জ্ঞানীও নহেন। তথন আত্মা— অভক্তও নহেন, ভক্তও নহেন। তথন আত্মা---অধার্ম্মিকও নহেন, ধার্ম্মিকও নহেন। তখন আত্মা—পাপীও নহেন, নিষ্পাপীও নহেন্ম তখন আল্লা-অপণ্ডিতও নহেন, পণ্ডিতও নহেন। তখন আত্মা--অধমও নহেন, উত্তমও নহেন।

সেই সর্বাবস্থার পরবর্তিনী অনবস্থায় আত্ম। সর্ববস্তুণ-বিবর্জ্জিত নিজ্জিয় ও সম্পূর্ণ-সর্বোপাধি-শৃন্ম 'কেবল' হন্। ৯।



# বিজয়-ভেরী।

#### ·\$49 X (444-

উপনিষদ্-রহস্ত কার্য্যালয় ' ग्रहेल्ड

শ্রীত্বর্গাদাস ব**ন্দ্যোপাধ্যায়** কর্ত্তক প্রকাশিত

দিতীয় সংকরণ।

ভাবিথ ৮ই আবন, সোমবার, সন ১৩২৩ দাল :

मृला />० याना ।

### দ্বিতীয় সংকরণের বিজ্ঞাপন।

প্রথম সংস্করণে মুদ্রিত 'পুস্তক সমূহ নিঃ**'-**বিত্ত ্হও্যার, কো**নরূপ** পরিব**র্ত্তন ও পরিবর্ত্তন না করি**য় भूतम् जिल् कता रहेनं। मूखाकत श्रीमान मृत कतिए ব্ধাসাধা চেষ্টা করা হইবাছে। কাগজের মূল্যাধিকা বশতঃ পুত্তকের মূল্য বৃদ্ধি করিতে বাধ্য হইলাম।

১২২২, ৮ই আবন, বিনীত— হাওঁড়া, শ্রীওকমন্দির। প্রকাশক

. .

ইকনমিক প্রেস। ২০% নং দর্পনারায়ণ ঠাকুরের দ্রীট, কলিকাতা ।. শ্ৰীকালিদাস মণ্ডল কৰ্ড্ক মুদ্ৰিত।

## বিজয়-ভেরী।

মরণের রোলে পড়ি, কেন তুমি বীর ? মাপি হুতাশের ছায়া ব্যাপিয়া সমগ্র কায়া কেন এত যাতনা-অধীর ? কেন পাষাণের ভার--বুকে চাপা অনিবার কেন এত বিষাদ প্রারীর ! . १९ ड चम- ७ दे वास्त्र त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ! श्रीमात्र योनन-टित्री अग-उग-उग।

[ 3 ]

কেন ক্লান্তি হে স্মাধক—কেন অবসাদ ?

কেন তুমি নত শির--ভর্মণ্ড কেন বীর-

কেন মুখ মণ্ডিত-বিষাদ ?

ক্লেন আঁথি দীপ্তিতীন

ওঠাধর বিমলিন

নিরাশায় হেরিছু প্রমাদ ?

ভই ভন—ভই বাবে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্!

वार्मात वानम-खती अग्-अग्-अग् ।

### বিশ্বয়-ভেরী।

কিন জীব ! কেন ভাব নির্জীব জীবন ?
কেন ভাব মায়া ফাঁস
ক্ষিধিয়াছে কণ্ঠশাস—
কেন বুখা করিছ রোদন ?
মায়া ঘোরে অচেতন

**७३ ७न-७३ वाद्य त्याम् त्याम्-त्याम्!** 

আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

কেন ভাব আত্ম-প্রাণ

কেন ৰূপা আত্ম-সমর্পণ ?

কেন ভবে অপিনারে সংসারের দাস ?

কেনবে শুড়াল গলে—

কল্পন ক'রেছ ছলে— কোথা মান্ত্ৰ ?—কেন হা হুতাশ ?

করিছ দংসার ধর্ম—

কে বলিল "অপকর্ম-

পুত্র-পত্নী লৌহময় ফাঁস,—" ७३ अम— ७३ वांक त्याम् ! त्याम् । त्याम् ! यागात यानम-(खती अस्- अस्- अस्। .

বিজয়-ভেরী ।

মনের বিকার মাত্র জান নাকি মায়া! মন তব ইন্দ্ৰ জাল---রচি চিত্র স্থবিশাল

দেখাইছে কল্পনার ছায়া

বল তাহে কিবা দোষ কেন তাহে অসম্ভোষ কেন তাহে কণ্টকিত-কায়।। ওই খন ওই বাজে ব্যোম্! বোম্! বোম্! আমার আনন্দ ভেরী ওম - ওম - ওম্।

r . .

কে বলিন—"মাড়া-পিডা-জায়া পরিবার বিশ্ব সবে সাধনার— ভেকে কর চুরমার

ठार यमि कुशा विश्वाजात—"

একিরে প্রকাপ বাণী!

তাই কি চকিত প্রাণী—

দিবালোকে হেরিছ খাঁধার ? ভয় নাই। ভয় নাই। তাক কুম্বপন

थरे अन—थरे वात्म त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !

थर चन-- थर बाज त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ! आमात्र यानम-राज्ती अम्-अम्-अम् ।

----

क विनन-"चन्न चान्न क्वात्नन्न नामि !· হওরে অরণ্যবাসী, মাধিয়া বিভূতি রাশি खशमात्व श्वतं वावानी : जांथि मूमि ভाব मृत्य তবে হ'বে আশা পূৰ্ব—" কে শিখালে হইতে উদাসী ? ७ मारे ! ७ मारे ! छाष ! क्षणन ! **७३ ७**न ७३ वाद्य त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ! আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

ъ

গৈরিক বসনে কিয়া জ্টাজুট জালে. मङ कम उन् मार्ब. কিমা ভিন্দকের সাজে লুকান কি আমি কোন কালে ? হিমাদ্রি-তুষার-শৃংস কল্পিত কনক-ভূঞে ওপ্ত আমি—কে ভোবে শিগালে **গ** ভয় নাই। ভয় নাই। তাজ কুম্বপন। ওই জন-ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্ ধ্যোম! আমার **মানন-ভেরী ওয**়-ও**য**়।

### বিজয়-ভেরী।

গায় বে !—দাসৰ কিষা ভিক্লাজীবী ব'লে গামি কি ছেড়েছি ভোৱে - -সংসার সাগর পারে—

নিকাদিত করিয়াছি ছলে। "মহাপাপী তুমি তাই

আমি ত তোমাতে নাই !"

ব'লেছি কি আমি কোন কালে ? ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপ্ন !

७३ ७न—७३ वास्त्र त्वाम् । त्वाम् त्वाम् । আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

হও পাপী, কিমা তুমি হও পুণ্যবান্ হও কর্মী হও ত্যাপী, হও রোগী, কিমা ভোগী, হও হিন্দু, কিমা মুসলমান ; হও নর, কিমা মুসলমান ;

হও হিন্দু, কিয়া মুসলমান;

হও নর, কিয়া নারী,

রাজা—গৃহী কি ভিথারী

সর্কাবদ্ধে আমি যে সমান!
ভয় নাই! ভয় নাই! তাজ কুম্পন!
ভই ভন—ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্!
আমার আনন্দ ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

[ >> ]

"সংসারী", "সন্ন্যাসী"—স্বধু পোষাকের ফের্; প্রকৃতি-পুলিন্দা মাঝে

অনেক পোষাক আছে আবশ্যকে হইবে বাহির।

পোবছকে হংবে বাহের ! পোষাকে কি ভূলি আমি

পোষাকৈ ভূলিছ তুমি— আমি কিরে ধান্ধা পোষাকের ?

ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন । ওই স্থন—ওই বাজে বোম । বোম । বোম ।

ওই শুন—ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্। ব্যাম্।
মামার আনন্ধ-ভেরী ওয়-ওয়-ওয়্।

\$ 2

િ કર ી

शृशी यनि शृद्ध थोप्र-मद्यामी मद्यादम চাহিওনা ওই দিকে जुनिधना চাক্চিকে ড়বিওনা পোষাকের তাসে ও দৰ (ওঁ) শক্তি মোর—, আবশ্যক মত তোর সাজিছিদ কল্পিত-হরুদে। ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন ! **७३ ७२—७३ वाष्ट्र त्याम्! त्याम्!** त्याम्! আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্ ওম্

জান না কি—ঘাহা ভাব তাহাই দংসার ' শ্অ ভাব-শ্যু আগি শ্লে অবস্থিত তুমি— গড়ি দিব শুন্মের সংসার ! শূন্যে সমাধিস্থ হ'বে ু্ৰুত্তে তুমি লয় পাবে শৃত্যে হের সম্ব আপনার! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপৰ ! **७३ ७न—७३ वाटक दगाम् ! दगाम् !** दगाम् ! .আমাধ আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

[ 38 ]

ভাব যদি-পূর্ণ কিন্তা নির্ব্বিকার তুমি :---इत्व পूर्व-निर्क्षिकात्र । চিন্তামত তদাকার-আমার বিচিত্র রক্ত্মি !!! যেভাবে ভাবনা তুমি আমিই যুরায়ে আনি কেন্দ্ৰে—যথা তুমি হও আমি ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন ! अहे अन-अहे वास्त्र त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !

बामात बानम-रखती अम्-अम्-अम्।

[ >c ]

ভাবের তরঙ্গ কিম্বা নিন্তরঙ্গ ভাব, আমারই প্রভাব স্ব আবশ্যকে অস্তব পুনঃ ত্যাগ-পুনঃ নব ভাব! আমিই কল্পনা-জাল আমি মায়া স্থবিশাল সতা, মিথা। আমিই ত স্ব ! ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ তাজ কুম্বপন ! वहें अन- वहें वाष्ट्र ताम्! त्वाम्! त्वाम्! আমার আনন্দ-ভেরী **ওম্-ওম্-ওম্**।

```
বিজয়-ভেরী।
35
                 િ ૭૯ ો
কে বলিল অন্ধক্রারে রহিয়াছ তুমি।
```

সভ্য যদি অন্ধকারে— থোঁজ তবে সে আঁধারে দেখিবে লুকান আছি আমি! কোথা কি আলোক মেলে ! কুদ্ৰ দীপ শিখা জেলে

क श्रीखद मीश्र-मिनमि। ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন ! ७३ ७न—७३ वाट्य त्याम् ! त्याम् ! त्याम् ! আনার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

পরিচ্চদে আগে তোর কিবা প্রয়োজন! मार्, त्यांगी, कठांशांत्री मुखी किशा कंमारात्री

আগে কেন এত আয়োজন ? সাধের পোষাক প'রে

যভপ্তি না পাও মোরে

অবসাদে করিবে রোদন!

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন !

আমার আনন্দ-ভেরী ওমৃ-ওম্-ভম্।

७३ ७न—७३ वाल त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !

কিন্তু যদি পাও আগে খুঁজিয়া আমায়; তখন প্রকৃতি তব मिर्व পरिष्ठम नत সেজ' তুমি যেমন সাজায়:--

স্বামীলী কি গিরি, পুরী—

মৌনী কিছা বন্ধচাৰী পাবে দাছ আমার ইচ্ছায়। ভয় নাই ৷ ভয় নাই ৷ ত্যঞ্জ কুম্বপন ৷ eই छन-- eই বাজে ব্যাম্! ব্যাম্! व्याम्! আয়ার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

```
বিষয়-ভেৰী।
                                         52
                 [ 23 ]
 ক্রিতে বলিনা কিছু ভোমায় এখুন;
তধুরে কাতর প্রাণে
থাক মোর অন্তেষণে
তথু কর আমার চিন্তন;
তধু বল "কোথা তুমি ?
কোথা তুমি ? কোথা তুমি ?
কোথা তুমি"—কররে রোদন
ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুৰপন !
खरे खन—धरे वांख त्याम् ! त्याम् ! त्याम् !
আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।
```

२० विषय-८७तो ।

দেখিবে—তোমারই সাজে হইব উদয়। তোমারই পুলিন্দা খুলি লইব পোষাক তুলি প্রাণ তব যেমনটি চায়— নব বিমোহন সাজে তোমারই প্রাণের মাঝে আলো করি হইব উদয় !!! ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুৰপন ! अहे अन—अहे वादक त्वाम् ! त्वाम् ! त्वाम् । আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

[ 23 ]

(তপন) দেখিবিরে রহিয়াছি আমি সর্বময়-এই যে তোমাতে আমি !

এই যে আমাতে তুমি। তুমি আমি ওই নে মিশায়!

কোথা সে সংসার আর—

ভবার্ণব স্বত্নস্তর—

কোথ। মায়া! কোথা অন্ধকার! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন !

ওই ভন--ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্।

আয়ার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

্রিএই যে রে চারিগারে রহিয়াছি ভোর!

এই যে সমুখে আমি!

এই যে পশ্চাতে আমি!

আশে পাশে এই যে রে ভার— উর্দ্ধে—অধে চারিধারে

এই যে রয়েছি ঘিরে

এই যে রে বুকের ভিতর !

ভন্ন নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুম্বপন !

ওই শ্বন-এই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্। আমার আনন্দ-ভেরী ওয় -ওয় -ওয় ।

ि २२ ]

বিজয়-ভেরী। ₹ ₹

[ 20 ]

কি দেধিছ—কি শুনিছ—ভাবিছ কি আর!
দেধিছ যা আমি তাই!
শুনিছ যা আমি সেই!
বাাপিয়াছি বাহির ভিতর!
তুমি হইয়াছ **আমি।**আমি ইইয়াছ **ভামি।** 

আম হেলাছ **ভূমি!** ভূমি মামি ভেদ নাহি আর!

ভয় নাই! ভয় নাই! তাত্ৰ কৃষপন! ওই ভন ওই বাজে বোম্! বোম্! বোম্!

.আমাৰ আনন্দ-ছেরী ওম -ওম -ওম ।

२8 ी দাগরে যেখানে লোট্র করনা কেপ।

যায় উহা তল দেশে: স্থান বা অবস্থা লোষে

বুথা কতু না হয় ক্ষেপণ।

থাক কিবা আসে যায়

পাবে তল কর ক্ষেম্বণ!

যে ধর্মে যে অবস্থায়

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ত্যক্ত কুম্বপুন ।

**७३ ७**न—७३ वाद्य त्याम्! त्याम्! त्याम्!

আমার আনন-তেরী ওম্-ওম্-ওম্।

সাজ তুমি করিছ ধারণ

ভয় নাই! ভয় নাই! তাঁজ কুম্বৰ্ণন ।

ওই ওন-- ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্! আমার আনন্দ-ভেরী ওম্-ওম্-ভম্। . [ 29 ]

জান না কি-কর্ম মাত্রে সিদ্ধি স্থনির্মাল; যেথা কর্ম সেথা জ্ঞান দেখা শক্তি দেখা প্রাণ দেথ। আমি আত্মা স্থবিমল। दर्भगाज भग युद्ध ! "কু" "স্থ" কছু নহে ভোগা প्थमुलि ५ म्य क्वन ! ভয় নাই ! ভয় নাই ! ভ্যক্ত কুম্বপন ! ভট শুন ভই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্! আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।

চাহিও না নিম্নে তাই বলি হে সাধক---যেখানেতে তুমি থাক হুধু উর্দ্ধে দৃষ্টি রাখ হইওনা আত্ম প্রবঞ্ক ! ऐक्त ठा ९- ऐक्ट ठा ९ নিমে দৃষ্টি না ফিরার

( অবস্থার ) পরিচ্ছদ যাক কিছ; থাক ভয় নাই ! ভয় নাই ! তাজ কুমপনি ! প্তই খন- এই বাজে ব্যোম ! বৌম ! বোম । আমার আনৰ-ভেরী ওম - ওম্ - ওম্ ।.

ि २७ ]

ভয় নাই ! ভয় নাই ! ড্যন্স কুম্বপন । বিশিষ্ট ভাবেতে ওম্ তার নাম ব্যোম্! ব্যোম্! ওম্ নাদে ব্যোমের হন্ত্রন জল, স্থল, বায়, ব্যোম্ ওম পূর্ণ ব্যোম্—ব্যোম্ **७म** त्याम् च र्स मिनन! **७३ ७**न—७३ पाख व्याम् ! व्याम् ! व्याम् व्यामात्र व्यानम-एवती अम्-अम्-अम्।

₹₽

F. 20 ]

ভ্যু নাই ! ভয় নাই ! ত্যজ কুম্বপন !

দিবলৈ তারকাচয

আছে ব্যোমে স্থনিশ্চয়

কিন্তু কেবা পায় দরশন ?

নিশার আঁধার এলে

ফুঠে উঠে দলে দলে

তারাপূর্ব হেররে গগন !

ভই শুন—ভই বাজে ব্যোম্ ! বৈয়াম্ ! ব্যোম্ !

चामात्र चानम-८७ती ६म्-७म्-७म्।

```
বৈজয়-তেরী।
ভেমতি রয়েছি আমি কর দর্শন .
নেছা তোর জ্ঞান শিখা
ধাব-করা-জ্যোতিঃবেখ।
কর হৃদি আধারে মগন:
বল মূপে ওম - ওম্
শুনিবিরে ব্যোম ব্যোম
বাজিছে আনন্দ ভেরী ব্যাপিয়া ভবনা
চন্দ্রে, সুর্যো, বুকে, ভূণে,
अम्-अम् तव छत्न
হও এদে আমাতে মগ্ন!
ওই জন—ওই বাজে ব্যোম্! ব্যোম্! ব্যোম্!
```

আমার আনন-ভেরী ওম্-ওম্-ওম্।